## SAUT NAINAWA WA ARAM

BIOGRAPHY OF

## MAR GREGORIOS BULUS BEHNAM

METROPOLITAN OF BAGHDAD & BASRA

BY

SEVERIOS ISAAC SAKA

PUBLISHED BY

GREGORIOS YOHANNA IBRAHIM

METROPOLITAN OF ALEPPO

1988



صوت نینوی وآرام ومدور کونی در المی وصل صرار

Ex Libris

Beth Mardutho Library

The Malphono George Anton Kiraz Collection

و ایل وصوم که کدیما میل مع دیم ازما اه وسم مین معرم به الم استخدا دیم معرفی معرفی معرفی معرفی معرفی معرفی مین ایک و هدنا دیم که هدنا دیم کی وسوم که که دیما وسوم که که دیما وسوم که که دیما و دیما و

Anyone who asks for this volume, to read, collate, or copy from it, and who appropriates it to himself or herself, or cuts anything out of it, should realize that (s)he will have to give answer before God's awesome tribunal as if (s)he had robbed a sanctuary. Let such a person be held anathema and receive no forgiveness until the book is returned. So be it, Amen! And anyone who removes these anathemas, digitally or otherwise, shall himself receive them in double.

SYRIAC PATRIMONY

- la jaco Holin

ولترور ولات رياني



صوق نينوى وارام أو المطران بولت تحضام تأليف المطران اسحق سَاكا

«يسعدني جدا اني استطعت القيام بخدمة متواضعة للكنيسة التي كرّست حياتي لخدمتها منذ عهد الصبا وذلك بالطريقة التي هداني اليها الرب ، واتخذ من ضعفي بوقاً لاذاعة امجاد هذه الكنيسة المحبوبة»

«المطران بولس»

# حقوق الطبع والنشر معفوظة (لدار الرما)

اسم الكتاب : صوت نينوى وآرام أو المطران بولس بهنام

تاليف : المطربان اسحق ساكا

الناشي : سلسلة التراث السرياني في دار الرها للنشر .

صاحبها: المطران يوحنا ابراهيم

الطبعة الأاولى ١٩٨٨ / ٩ / ١٦٠٠ مطابع ألف باء \_ الأديب \_ دمشق



للمراسالات : دار الرها للنشر

ص. ب ١٩٤٤ \_ حلب \_ سورية

تلکس : ۱۸۵۰ نهریان

تلفون : ٢٦٤٤٤٤ عام

٨٧٤٤٤٤ خاص

ADDRESS: P.O.Box 4194 — Aleppo - Syria

Tlx.: 331850 NAHRIN SY

Tel.: Off. 444466

Priv. 444478



نيافة العلامة مار غريفوريوس بولس بهنام



# الاهِ الدي

الى ذلك الطائر النينوي الذي ولج الروضة الأرامية في ربيع حياته ، ووقف على افنان السريانية في زهرة شبابه فغرد مغنيا ، واسمع السريان شدوا جديدا ، وانشد لحنا عذبا ، لم تألفه أذنهم من قبل ولم تهتف به شفة حتى اليوم . استهوى ابناء الكنيسة في كل مكان ، واثملهم في شدوه ولحنه وغنائه .

الى روح المثلث الرحمة المطران بولس بهنام اهدي هذا الكتاب.

«المؤلف»

لانه عبدى أو بعد و مده و مده (میم و مده مده مده مده مده مده مره مده مده المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد مده المحمد المحمد مده مده المحمد و مده المحمد الم

المسلمون و منسمون و منسمون و المسلمون المسلمون و منسمون و منسمون و المراه و المسلمون المسلمون المسلمون المسلمون المسلمون و و المراه و المسلمون و و المس

## مقدمة دار الرها

الكتب التي تتناول سير الاباء والعلماء وتراجم القديسين والمناضلين على ساحة الكنيسة تبقى صفحة مهمة من صفحات المنطقة بشكل عام، والكنيسة المسيحية وكل ما يتعلق بها من تراث وحضارة وتاريخ وادب واحداث وتيارات بشكل خاص.

وفي مراحل تطور الكتابة التاريخية عند السريان نلاحظ بوضوح اتجاهين رئيسيين يتميز الواحد عن الاخر . الاتجاه الاول يتكون من سرد الاحداث والاخبار سواء تباعدت او تقاربت مادة تاريخية للمؤرخين ومصدرا حيا للباحثين . والاتجاه الآخر يسلط الاضواء ويميط اللثام عن جوانب هامة من سير النساك والقديسين والاحبار وبهذا تنكشف الحقائق عن دورهم الفعال في حياة الكنيسة . وفي كلا الاتجاهين تظهر الفكرة التاريخية جلية وراء هذه المصادر والمراجع وملخصها استمرار التراث المسيحي في المنطقة وابراز مكانة رجالات الكنيسة من أباء ومعلمين وباعتبارهم معلمي الايمان .

ولا نشك في ان ترجمة حياة المطران بولس بهنام هي صفحة عميزة من صفحات تاريخ السريان في القرن العشرين . فصاحب الترجمة يكتب عن نفسه بانه : «حبر خدم حق الله بمؤلفاته وكتاباته وخطبه وتعاليمه منذ مطلع شبابه والى الان . . وافنى زهرة حياته في تزييف اعداء الكنيسة السريانية الارثوذكسية ولم يزل وسيبقى الى منتهى الحياة مجاهدا في هذا السبيل»

ويؤكد في مكان آخر بان «نحلته» هي نحلة الآباء القديسين الذين حمل لواءهم عاليا من الطفولة وحتى آخر نسمة في حياته.

وصاحب هذا المؤلف الحبر الجليل المطران اسحق ساكا وهو تلميذ لصاحب الترجمة عنيره واحداً من الذين «ساهموا في بناء مجد السريان العلمي والثقافي وصرح من صروح العلم والمعرفة والادب ، وصفحة مشرقة في تاريخ الادب السرياني ومن قادة النهضة الفكرية لدى بني نينوى وآرام في القرن العشرين» .

فرجل مجاهد ومعطاء بهذا المقدار يربط نفسه بالتاريخ ، ويربطه التاريخ بنفسه ، لا بد من الاشادة بذكره وفضله ، بل هو جدير ومستحق أن يكرم بهذا «الوشاح» بعد مرور عشرين سنة على رحيله ، لانه كرس ذاته لخدمة الوطن والكنيسة ، وبذل حياته في سبيل عزهما ومجدهما ، وبقي امينا على الوديعة التي تسلمها من الاباء بعطاءاته الثرة وخدماته الجليلة في زمن قل فيه العطاء وندر عدد الرجال .

لقد استوقفتني ثلاث نقاط هامة عند مطالعتي لهذا السفر: اولا: ان ما قصد به المؤلف الكريم هو رسم خطوط اجمالية لدور الفكر السرياني وتفاعله مع حضارة القرن العشرين في مشرقنا الحبيب. ولهذا فدراسته لحياة الملفان بولس بهنام ليست دراسة استهوائية تهدف الى جمع كل ما سبق وقاله الاخرون فيه ، وانما دراسة موضوعية علمية تعتمد الدقة والتقصي والتحليل لكل مرحلة أو موقف أو نظرية أو مقال أو كتاب له مساس من قريب أو بعيد بصاحب الترجمة . والاسلوب سهل ممتع بعيد عن التكليف والتكرار والحشو يستهدف تقديم صورة واضحة بريشة صادقة لشخصية المطران بولس وبصراحة ونزاهة كاملتين حتى وإن كانتا في بعض الاحيان جارحتين .

ثانيا: استعراضه لكل الجوانب النيرة والمظلمة من حياة المطران بولس العلمية والادارية واسترساله في الحديث عن اكثر من موضوع ساهم واشترك صاحب الترجمة في نجاحه وابرازه يلقي اضواء كاشفة على حركة الكنيسة من خلال التخطيط والتنفيذ في الادارة العامة. فالبطريركية وهي قمة السلطة الكنسية كانت تتحمل المسؤولية في اكثر من مجال ولكن هل كانت هذه المسؤولية فعلاً وقراراً ؟ واكليريكية مار افرام اللاهوتية الوريثة الشرعية لمدارس السريان اللاهوتية وقلب الكنيسة النابض التي قاد خطواتها الى الامام بايمان وطيد وثقة لا تتزعزع هل

استطاعت ان تبقى في فكر كل سرياني ، ومطمح انظار المخلصين من ابناء الكنيسة اينها وجدوا ؟ وخدمته في اكثر من ابرشية وتضحياته الجسيمة التي اقترنت بالآلام والأوجاع وقد تحملها بصبر عجيب . ومواقفه السلبية والايجابية ونجاحه أو حتى فشله هل كانت صفحات مكررة مع كل مطران سرياني ، ام أن لقوة الشخصية والارادة الصلبة دور هام في حياة رجل دين خاصة من كانت رسالة الكهنوت تقترن عنده بمنصب أو سلطة . وغيرها وغيرها من الاشارات والمواقف التي تتحمل التأويل والتفسير كلها ليست سوى اراء هادفة وليدة مواقف واحداث مختلفة عايشها صاحب هذا المؤلف يمكن أن تناقش وتبحث بروح المحبة والمسؤولية وعلى ضوء اختبارات وتجارب لكنائس وافراد لتؤدي الى تعزيز شأن الكنيسة ورفع شأنها في كل المجالات .

ثالثا: ان رأي المؤلف في «عدم غمط حق الانسان واخفاء محاسنه حسدا أو غيرة أو من باب الانانية» هو رأي صائب يقبله كل عاقل ومؤمن وصادق. ولكن صفحات هذا الكتاب تبقى حافزا لكل متتبع وكاتب لاعادة كتابة تاريخ كنيستنا برجالاتها واحداثها باسلوب علمي رصين يتناسب وحضارة عصرنا. اننا اليوم بحاجة ماسة الى اعادة النظر في كل ما قدمناه عبر الاجيال للحضارة ونحن نحسب انفسنا ابناء اقدم كنيسة في المشرق. فهل سترى لغة الضاد اكثر من كتاب في اكثر من موضوع باسلوب هذا الكتاب وروحه ؟

اسئلة تحد ها جوية في كتاب هدا المرانب

حلب - ۱۹۸۸/٥/۳۱ .

المطران بوحنا ابراهيم متروبوليت حلب



## المقدمة

عندما نترجم لرائد من رواد السريانية او نستعرض حياة عالم من اعلام الكنيسة ، نكون بذلك نتناول جانبا من جوانب حضارتنا العريقة ، ونقتحم حقل الدراسات السريانية الخصب ، ونحوم حول الفكر الآرامي الخالد . وكلما وددنا الكتابة في هذه المجالات ، ورغبنا في طرح مثل هذه النهاذج من الابحاث ، فليس من شأننا ولا من هدفنا الغرور والتباهي سيّما وانّ رئيس ايماننا يسوع المسيح يعلمنا «الوداعة والتواضع» لا بل ان ثقافتنا السريانية النابعة من دم يسوع المصلوب بحد ذاتها سداها الوداعة المسيحية ، ولحمتها التواضع الانجيلي . وبالوقت نفسه لا نبغي من وراء ذلك ان نستمر اسرى الأمجاد السالفة ، ولا أن نلبث متمسكين بأهداب الماضي العريق المجيد ، وجلّ ما نريده المزيد من التحرك والاجتهاد في خدمة الحق واعلان الحقيقة لواكبة مسيرة الحضارة العالمية شرقاً وغرباً ، وإحناء الهامة أمام ما وهب الله للانسان من عبقرية وذكاء وأن لا يقال «ان السريانية توقفت عن العطاء» وهذا هو المنطلق الذي تنطلق منه الشعوب الحضارية على مرّ العصور .

#### \*\*\*

ان التغني بالأمجاد لا يربط بمناسبة والإشادة بمآثر الأجداد لا يحد بمكان أو زمان ، لأن مثل هذه الحالة لا تنتهي بل تلبث مستمرة عبر التاريخ ، لذلك لا نريد ان نقول اننا قمنا بإصدار هذا الكتاب الذي بين يدي القارىء والمتضمن حياة الملفان مار غريغوريوس بولس بهنام المتوفى في الكتاب الذي بين يدي القارىء والمتضمن عاماً على وفاته . لأن صورة المطران بولس طبعت في الكرتنا ، ولم يعد بالإمكان ان تمحى شخصيته من خيالنا او ان تبتعد ملامحه عن ساحة تفكيرنا . اجل المطران بولس الذي التفت حوله قلوب السريان واحبه بنو نينوى وآرام ، وترنمت باسمه جداول الأدب ، وغرّدت له عنادل المعرفة والعرفان لا زلنا نلهج بحبه ، بذكره ،

بشعره ، بنثره ، بمؤلفاته ، بعطاءاته . ان ما نريد ان تكون المناسبة تحمل معانٍ عميقة وقيمة وتتضمن حباً خالداً .

### 米米米

تقام لمعظم رجالات الدين والدنيا على مر العصور حفلات تكريمية وهم أحياء ، وتصدر في ذلك كراريس تحمل اخبارهم وتفاصيل مناسباتهم سواء أكانت يوبيلا فضيا ام ذهبيا ام حمل وسام او ما أشبه ، أما المطران بولس فهات محروماً من كل ذلك لا بل مات مضطهداً مهاناً .

سئل أحدهم ماهو أرفع وسام يناله الانسان في حياته ؟ أجاب للفور: ان ارفع وسام يناله المرء في حياته هو ان يقال انه يستحق الوسام ولم يمنح له ، وكأني به يقول ان اعظم تكريم للمرء من يستحق التكريم ولا يكرم . وأذكر قولاً ظريفاً لأحدهم ، «ان الحياة للقوة وللظروف لا للعلم ولا للفهم» . هذا من جهة ، ومن جهة أحرى يحتفى بالمرء بعد موته فلا يكاد الأديب بتوسد الثرى ويطبق عينيه اطباقة الأبد حتى تهب الصحافة والخطابة ، ويشمر الشعر والنثر بكل طاقاتها لحمده ورثائه والتأسف عليه ، وعلى هذه السنّة جرى الأقدمون منذ عرف التاريخ الرجال الافذاذ ، اما المطران بولس فحرم من هذا ايضا بعد موته .

اتذكر ان القيّمين على تشييد ضريح له في كنيسة الرسولين بطرس وبولس في بغداد سألوا الرئاسة العليا الدينية يوم ذاك لوضع صورته على ضريحه فجاءهم الجواب سلباً تمشياً مع القوانين الكنسية التي لا تجيز ذلك ، في حين اننا نجد صوراً عديدة للمطارنة والخوارنة والقسس والشهامسة تعلو أضرحتهم في الكنائس والأديرة!! وما أكثر مثل هذه الحالات وما اشبه عندنا!! ان بناء نصب من المرمر الأبيض لا يمجد ذكراه ، وأكاليل الزهر وإيقاد المصابيح لا تعظم شأنه ، ان ذكراه يتمجد بخلود أدبه ، وشأنه مرفوع في عطائه .

مهما يكن من الامر فليس بين السريان من يجهل مكانة المطران بولس وان حاول بعضهم التعتيم عليها . ان من يحاول غمض حقوق الشخص واخفاء محاسنه حسداً او غيرة او من باب الأنانية او لأي سبب نطير ذلك ، فإنه لا يدوم طويلاً قال السيد المسيح «لا تخفى مدينة على حبل» وقال جبران حليل جبران «جئت لأقول كلمة وسأقولها ، وإذا أرجعني الموت قبل ان ألفظها يقولها الغد لا يترك سراً مكنوناً في كتاب اللا نهاية» ويقول ايضا «الذي اقوله الآن بلسان واحد يقوله الغد بألسنة عديدة» .

مهما قسا الدهر، ومهما زها في كبريائه وعجرفته، ومهما امتدت يده الأثيمة لتعبث بحياة الانسان، وتغيره من حال الى حال، فانه سيبقى عاجزاً عن ان ينال من المرء ذكريات الصبا واحلام الحذاثة، تلك الذكريات الحبيبة العزيزة المستقرة في سويداء القلب بنضارتها وجمالها، وتلك الأحلام اللذيذة الكامنة في أعهاق الروح والنفس بإشراقتها وفتنتها.

اجل ستبقى مجريات الحياة في اكليريكية مار افرام اللاهوتية في الموصل ١٩٤٨ - ١٩٥٢ في محيت في خيلتنا نحن تلامذته طلاب هذا المعهد. وستبقى صدى الأحاديث الشيقة التي سمعت في باحاتها من دين وأدب وتاريخ عالقة في اذهاننا ، وستبقى الذكريات الغالية العزيزة في جميع مرافقها سحراً لعقولنا وبالسماً لعواطفنا وفتنة لقلوبنا ، تنتقل معنا من عهد الى عهد ومن بلد الى بلد لا حدود تعيقها ، ولا حواجز تقف عثرة في طريقها ، ولا أجهزة تراقب حركاتها وسكناتها . ستحمل لنا في مطاويها رائحة المسيح الذكية ، ونفحات الآداب الآرامية ، وعطور حضارة الاعصر السريانية ، كل ذلك من خلال مديرنا وأستاذنا المطران بولس بهنام .

في نهاية شهر حزيران عام ١٩٤٨ حصلت على نتيجة الفحص النهائي العام للدراسة المتوسطة . وحيث اني كنت منذ الطفولة موجها للابتدائية بدرجة ناجح ومؤهل للدراسة المتوسطة . وحيث اني كنت منذ الطفولة موجها للانخراط في السلك الاكليريكي لذلك اخذت اتهيا لهذا الامر معدا ما يلزم من الاجراءات واحضار الوثائق الرسمية ، ومراجعة المسؤولين في الكنيسة ، ومثل ذلك كان الامر لدى اخي وزميلي صليبا شمعون (المطران صليبا حاليا) حيث كنا نجلس على طاولة واحدة خلال الدراسة الابتدائية في الصغوف المنتهية في بلدتنا برطلي . وفي تموز من العام نفسه قصدت والاخ صليبا معهد مار افرام الكهنوتي في الموصل في كنيسة الطاهرة الخارجية ـ محلة الشفاء ـ فتلقانا في ترحاب بالغ الأخوة الطلاب البرطليون وأشاروا الينا ان نمثل بين يدي الاب بولس بهنام مدير المعهد الاكليريكي لغرض المقابلة والتي عليها يبني امر قبولنا في المعهد او رفضنا . وهكذا بعد دقائق واذ بنا امام راهب كاهن ، شاب في الثلاثين من العمر ، وسيم الطلعة ، قصير القامة ، عالي الروح ، ذلك هو الاب بولس بهنام مدير المدرسة يتلقانا بابتسامة حلوة ومرحبا بالسريانية نحسن السريانية بصورة جيدة لا بل لم غارس التكلم بها ، فأجبناه بعبارة مقتضبة نحسن السريانية بصورة جيدة لا بل لم غارس التكلم بها ، فأجبناه بعبارة مقتضبة أحست السريانية بصورة جيدة لا بل لم غارس التكلم بها ، فأجبناه بعبارة مقتضبة محسن السريانية بصورة عليه مالنا ثانية / حدا المحد وطبعاً أردت ان أحست للهرب ولسمة علي المحد المحد وطبعاً أردت ان

أقول المحد والمحيم فانفجر ضاحكاً ضحكته المعروفة. فتقرر قبولنا. عدنا الى برطلي وهيأنا ما يلزم وبعد أيام قليلة التحقنا بالمعهد الافرامي، هذا كان اول لقاء لي مع المطران بولس.

米米米

بعد ان اشرت الى اللقاء الاول مع المطران بولس ارى من الضروري ان اشير محدداً علاقتي الشخصية به . فباعتقادي ان العلاقة الشخصية القائمة بين المترجم والمترجم له لها دورها في هذا المجال . تقوم علاقتي به في ثلاث نقاط : اولا كان مديري واستاذي من عام المحدا ، تلقيت عنه المواد التالية : الكتاب المقدس ، الحق القانوني ، الأدب السرياني ، المنطق ، التاريخ المدني ، الشعر السرياني ، علم الوعظ ، مطالعات في الأدب العربي مع زملائي : افرام بولس (اثناسيوس افرام برصوم مطران بيروت) وصليبا شمعون (غريغوريوس صليبا مطران الموصل) وبرصوم يوسف (الخوري برصوم حلب) ثانياً : ان رجال الاكليروس ابتداءً من الشياس وصعدا نحو البطريرك الذي هو القمة يشكلون هرما للاكليروس السرياني ، وكل فرد من هذا الهرم هو زميل للآخر . ثالثا تجمعنا اهداف مشتركة كمحبة السرياني ، وعشق التراث السرياني ، والخدمة الانجيلية ، غير ذلك لا علاقة اخرى لي به . وباعتقادي ان الاطار الذي وضعته لتشخيص العلاقة كاف ان يكون نقطة انطلاق للحديث عنه ، وما تسعفني الذاكرة من خلال هذه العلاقة يكفي ان اضعه في المكانة اللائقة به .

ان استحضار الذاكرة الانفعالية لدى المستغلبن بالمسرح وممارسي الفنون، يعطي للمسرحية حياة، وصدى عميقا، لا بل هي المعوّل عليها في إجادة الاخراج والحصول على النتائج. واعتقد ان «الاففعالية» ليست وقفاً على الفن وملكاً للمسرح فحسب انما هي خير دليل للمصداقية في كل المجالات. وهنالك مايشبه ذلك في الحياة الروحية والعبادة كقول ابن العبري في كتابه الايثيقون «اذا لم تكن قراءتك لمزامير داود مقرونة بالدموع فكأنك لا تقرأ المزامير» فعندما نتحدث عن المطران بولس أو عن اي رائد من رواد السريانية فنحن «ننفعل» ذلك ان محبة الكنيسة، ومدى عشقنا للسريانية، وعمق ارتباطنا بتراثنا وماضينا يؤثر فينا كل تأثر. وكها قلت في كتابي «السريان ايمان وحضارة» مج ٤ ص ٢٠٠ ولدى حديثي عن المطران بولس بالذات هندما اتحدث عن رواد الثقافة السريانية في القرن العشرين، . اتحدث من القلب، واتحدث من الأعهاق فلا أجد نفسي بحاجة الى اختيار الجمل المنمّقة، ولا أفتقر اللجوء الى التعابير من الأعهاق فلا أجد نفسي بحاجة الى اختيار الجمل المنمّقة، ولا أفتقر اللجوء الى التعابير

التقليدية المألوفة ، لان حديث القلب ينبع عن سجية ، والكلام الصادر عن الاعماق يأتي عفواً» .

اذا العلاقة المرسومة مضاف اليها «الانفعالية» مع الاستعانة بمعلومات اخرى مستقاة من خلال اثاره العلمية ، ومستمدة من بعض المقربين اليه ، هي المؤونة الكافية للحديث عنه .

لقد كان حظ المطران بولس كبيراً وحسنا لانه وضع كتابا في حياة رجل عظيم هو المثلث الرحمة البطريرك افرام الاول برصوم المتوفى عام ١٩٥٧. وكان حظ البطريرك افرام كبيرا وحسنا ايضا ان يكون المخلد لذكراه كاتب مثل المطران بولس بهنام. وأنا بدوري أقول لي الحظ الحسن والكبير في ان اكتب حياة رجل عظيم مثل المطران بولس ، اما هو فحظه قليل جداً اذ لم يتوفر قلم على مستوى عال ليتناول حياته التي لا تستحق إلا الأقلام الرفيعة .

حدّثني الأب الخوري توما صوفيا صهر المطران بولس ، وتلميذه ، واحد كهنة ابرشية بغداد ، ان سياحة العلامة الشيخ محمد حسن الطالقاني من النجف الاشرف ـ العراق ، بعد ان قرأ ماكتب وقيل عن المطران بولس ، قال «كان يجب ان يكتب المطران بولس عن نفسه ، لان قلمه هو الوحيد الذي يستطيع ان يعطيه حقه » ، ولا بد لي ان اشيد بجهود الاب يوسف سعيد الذي وضع كتابا جيدا يتناول حياة المترجم له ، ضمّ اليه المقالات ، والقصائد السريانية والعربية التي نظمت في رثائه . يقع هذا الكتاب في ١٩٧ صفحة قطع ١٤٠٧ ، طبع في بيروت عام ١٩٦٩ في مطابع ابجر ، طباعة انيقة وعلى ورق صقيل ، حوى معلومات جيدة ، ودراسات ناجحة .

#### \*\*\*

ان ترجمة حياة علامتنا الكبير غريغوريوس بولس بهنام مطران بغداد والبصرة ليست احياء لذكراه فحسب ، بل طمعا بالفخر الذي سيحرزه السريان من خلال هذه الحياة الكريمة . ذلك ان الشعوب الحية اذا نبغ فيهم نابغة سعدوا بنبوغه وتفاخروا به ، واذا فقدوه عدّوا فقده خسارة دونها كل خسارة . فمن اراد ان يثبت ان في السريان علم وعلماء ، فابراز حياة المطران بولس من خير الادلة واسطع البراهين .

مما لاشك فيه ان القرن العشرين هو ازهر عصور السريان تألقا فكريا وثقافيا شبيها بعهد يعقوب الرهاوي ٢٠١٨ وموسى بن كيفا ٩٠٣ وابن العبري ١٢٨٦ + اذ برز فيه طائفة جليلة

7 - 5

من علماء عديدين وكبار المؤلفين استأثر بالاجماع نخبة متميزة منهم امثال القس يعقوب ساكا ١٩٣١ والشهاس نعوم فائق ١٩٣٠ والارخدياقون نعمة الله دنو ١٩٥١ والبطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧ باعث النهضة العلمية في القرن العشرين وزعيمها والمطران فيلكسينوس يوحنا دولباني ١٩٦٩ والبطريرك يعقوب الثالث ١٩٨٠ المؤرخ السرياني اللامع الفذ وعلى مستواهم تماما المطران بولس بهنام ١٩٦٩ . فهؤلاء جميعا يشار اليهم بالبنان فهم المرجع وعليهم المعوّل ، فانعقدت لهم الامانة في المعرفة السريانية . ولا تزال هذه الحركة الفكرية مستمرة بشموخ وعنفوان اليوم متسلما قيادتها سيدنا العلامة البطريرك زكا الاول .

اذن المطران بولس واحد من اولئك الاعلام الذين تغنوا بمآثر كنيستهم ، وساهموا في بناء مجد السريان العلمي والثقافي . وهو صرح من صروح العلم والمعرفة والادب ، وصفحة مشرقة في تاريخ الادب السرياني ، ومن قادة النهضة الفكرية لدى بني نينوى وآرام في القرن العشرين ، بزغ كوكبه في سهاء كنيسة مار افرام السرياني فبهر الابصار بضوئه الوقّاد ، مضيفا الى تاريخ هذه الكنيسة سطورا اخرى مشعة بالعبقرية . وما اتوخاه من وراء ذلك خدمة الكنيسة السريانية ام العلم والعلماء ، التي انجبت العلّامة المطران بولس بهنام .

فالى هذه الحياة الجليلة التي تطفح حباً ونبلاً وثقافة وايماناً . وما اجدر هذا الرائد السرياني بالتخليد والتمجيد .

دمشق ۲۱ نیسان ۱۹۸۸

المطران اسحق ساكا



# القسم الأول

# حياة المطران بولس بهنام

1979 - 1917

«إن الزهرة البعيدة عن قصف الرعود ووميض البروق ، هي بحق بعيدة عن حياة الزهور الحقيقية ، فبقدر ما تشاهد هذه البروق وتلك الرعود بقدر ذلك تنال فتنة وجمالاً ، وأرجا منعشا ، كذلك النفس البشرية البعيدة عن رعود هذه الحياة وبروقها ، هي بحق بعيدة عن معنى الحياة الحقيقية»

## قره قوش (باخدیدا)<sup>(۱)</sup> مسقط رأسه

قره قوش بلدة عريقة تقع جنوب شرقي مدينة الموصل شهالي العراق عن بعد ٢٨ كم ، اضحت مركز قضاء يسمى «قضاء الحمدانية» بعد عام ١٩٧٠ .

قره قوش لفظة تركهانية تعني الطائر الاسود ، عرفت بهذه التسمية في القرون المتأخرة . اما اسمها التاريخي «باخديدا» او «بيت خديدا» وتلفظ بين سكانها والقرى المجاورة «بغديدي» وهي لفظة فارسية معناها «بيت الالهة» . وسبب تسميتها بهذا الاسم انها كانت بلدة مجوسية ، وكان فيها معابد كثيرة للنار والاوثان . وكها قلنا هي بلدة عريقة موغلة في القدم . ينحدر سكانها من العنصر الأرامي القديم سكان حدياب «اربيل» الاصليين . قدم اليها في القرنين الحادي عشر والثاني عشر عدد كبير من السريان التكارتة حتى عرفت بـ «تكريت الثانية»

لا نعلم بالضبط متى دخلت المسيحية الى هذه البلدة ، انما ما يستدل عليه من بعض المؤشرات التاريخية ان يوحنا الديلمي () في القرن السابع قدم اليها ورآها تعج بمعابد الاصنام ، فطفق يبشر سكانها وهدم المعابد المجوسية ، وكسر الاشجار المعبودة واقام كنيسة على اسم سرجيس وباكوس ، وقد شيّد له ديرا بجوارها في موضع يدعى «ناقورتايا» . اما منذ القرن الثاني عشر وصاعدا ، فالتاريخ يطلعنا

<sup>(</sup>۱) نقتطف ما يكتفي به عن تاريخ هذه البلدة من كتاب: اللؤلؤ النضيد في تاريخ دير مار بهنام الشهيد لمؤلفه الخوري افرام عبدال ١٩٥١ ص ٢١٣ ـ ٢٣٦ وكذلك مجلة لسان المشرق الموصلية اخذا عن تاريخ المفارنة لابن العبري . وكتاب تاريخ الكنيسة الهندية : اغناطيوس يعقوب الثالث البطريرك الانطاكي ، والمجلة البطريركية دمشق مج ٢٦ السنة ١٩٨٨ العددان ٧٢ و٧٣ ص ٢٩ ـ ٧٠

<sup>(</sup>٢) هو غير يوحنا الديلمي النسطوري

على حقائق عديدة ثابتة متنوعة نكتفي بالاشارة الى ما يتعلق بالاحداث الكنسية : منها

اولا: اضحى لها مركزا هاما في كنيسة المشرق السريانية ، فقد جرت العادة في كنيسة المشرق انه حين اقتبال المفريان الجديد الرتبة ، يصعد به اولا الى دير مار متى ثم ينزل به الى قرية بادانيال ثم يذهب به الى باخوديدا فبرطلي .

ثانيا: اقام فيها بعض المفارنة بعد القرن الثاني عشر ، وتوفي فيها ثلاثة منهم وهم: يوحنا الرابع ١٤١٧+ ديوسقوروس بهنام شتي الاربوي ١٤١٧+ باسيليوس عزيز ١٤٨٧+.

ثالثا: لها مواقف مشرفة من ذلك: ان كلا من المفريان ديونيسيوس موسى المثالث ١١٦٢ - ١١٣٢ والمفريان اغناطيوس الثالث ١٢٥٨ + قصد سكان هذه البلدة فجمع مبلغا من المال لأغراض المصلحة العامة . وعندما هاجم الاكراد دير مار متى سنة ١١٧١ اسهم الخديديون في تفريق شمل المعتدين وازاحتهم عن الدير . واشادوا قلاية في دير مار متى عام ١٣٠٨ تعرف بقلاية ابن العبري نقرها في الصخر نقرا عجيبا الراهب منصور الباخديدي . اما آثار دير مار بهنام فخير دليل على مآثرهم .

رابعا: انجبت قره قوش نخبة من العلماء والاحبار والاكليروس نذكر منهم ايوانيس يوحنا مطران بانوهدرا (دهوك) سنة ١٦٨٤ والمطران ايوانيس يوحنا عبد المسيح نائب كرسي دير مار بهنام سنة ١٦٢٥ والمفريان باسيليوس يلدا الذي جدّد دير مار متى ، ورحل الى ملبار قاصدا رسوليا لتعزيز الكنيسة في الهند ، وتوفي فيها عام ١٦٨٥ ودفن في مذبح بيعة مار توما في كوطامنكلم التي لا تزال تحتفل بذكراه السنوية باكرام جزيل ، حيث يتقاطر اليها المؤمنون وغيرهم للاشتراك في مراسيم الاحتفال ، وللتبرك من ضريحه الطاهر ولا سيها المرضى واصحاب العاهات اذ اظهر الله بشفاعته كثيرا من الكرامات . ونظرا لهذه المكانة التي يحتلها في كنيستنا في الهند ، فقد اصدر قداسة سيدنا البطريرك المعظم مار اغناطيوس زكا الاول الجالس سعيدا ، منشورا بطريركيا في ١٩٨٧ / ١٩٨٧ نشر في المجلة البطريركية في العددين ٧٢ - ٧٠ عام ١٩٨٨ ، وبناء على طلب رفعه الى قداسته المجمع

المقدس المحلي لكنيسة الهند المنعقد في ٢٢ آب ١٩٨٧ ، فقد اذن قداسته في منشوره الرسولي بضم وذكر اسم المفريان مار باسيليوس يلدا في التذكار (الشملاية) الخامس عند اقامة القداس الالهي . والاسقف هداية الله شمو : الذي رسمه المفريان يلدا اسقفا باسم ايوانيس ليعاونه في ادارة الكنيسة السريانية في الهند ثم رقاه الى رتبة المتروبوليت . وبعد وفاة مار باسيليوس يلدا تولى امر الكنيسة في الهند المتروبوليت هداية الله وقد اظهر همة عالية ، ولعب دورا متميزاً خطيرا في قيادة الكنيسة الهندية متحملا صعابا لا توصف . توفي في عام ١٦٩٤ ودفن في مذبح بيعة مار توما في بلدة مولنطورتي حيث يحتفل بذكراه السنوية بما يليق من الاكرام . والمفريان ايوانيس كاراس ١٧٤٧ + تميز بحسن الادارة والحكمة ، وكان رجل عمل وعمران ، جدّد معظم كنائس قره قوش . وغيرهم كثيرون خامسا : حوت قره قوش مكتبة عامرة ضمت مؤلفات نفيسة ، غير ان ايدي خامسا : حوت قره قوش مكتبة عامرة ضمت مؤلفات نفيسة ، غير ان ايدي ضحية جهل اهل القرية مثلها عملوا عام ١٧٨٠ حيث طرحوا في بئر كنيسة الطاهرة بالموصل مجلدات كثيرة من كتب السريان ولم يسلم منها إلا مجلدات معدودة . كها نجد بعض اثارها في خزائن الكتب العالمية الكبرى .

سادسا: في قره قوش كنائس قديمة العهد، عديدة من جملتها كنيسة الشهيدين سرجيس وباخوس، وهي اول كنيسة بنيت في قره قوش وطّد دعائمها يوحنا الديلمي في القرن السابع للميلاد، ودمّرها طهاسب سنة ١٧٤٢ ثم تجدّدت بعد مدة يسيرة، وفي عام ١٩٨٦ تجدّدت بشكل عام بهمة الحكومة العراقية، وهي تستخدم اليوم للصلاة والعبادة. وكنيسة القديسة شموني المقابية وهي قديمة جدا، يرتقي تاريخها ربما الى القرن السابع للميلاد، تقع في الجنوب الغربي للقرية، جددت عام ١٧٦٩، وكان سويريوس زكا عيواص مطران ابرشية الموصل ١٩٦٣ - ١٩٦٩ ادخل عليها بعض الترميات وشيّد سورا حول التل المحيط بها.

ومما يجدر ذكره ان اعجوبة تظهر في هذه الكنيسة كل سنة في يوم عيدها الواقع ١٥ تشرين الاول ، ويؤمها كثيرون من الزائرين من مختلف انحاء العراق ،

ذلك ان القديسة شموني تظهر مع بنيها السبعة ومعلمهم لعازر الكاهن بشبه اطياف تحيطهم هالات من نور متوهج ذهابا وايابا على احد الجدران. ونحن لا نقرأ في التاريخ شيئا عن هذه الاعجوبة وربما لم ينتبه اليها. وكان المرحوم القس عبد الاحد احد قسوس قره قوش المتوفى عام ١٩١١ اول من احس بها فاذاع الخبر.

عاشت قره قوش حتى اواسط القرن الثامن عشر سريانية ارثوذكسية . وفي عام ١٧٦١ اخذت تظهر فيها الكثلكة وتنتشر وتمتد ، وما حلّ عام ١٧٩٣ حتى شملت معظم سكان هذه البلدة ما عدا اسرة واحدة ظلت متمسكة بمعتقدها القديم ، هي اسرة كولان التي منها ينحدر غريغوريوس بولس بهنام . وقد ظهر من هذه الاسرة عدد من الكهنة في النصف الثاني من هذا القرن هم : المرحوم الخوري افرام جرجس الخوري يلدا ١٩٨٥+ احد كهنة ابرشية بغداد وخال المطران بولس . والخوري يوسف كرومي كاهن كنيسة الشهيدين سركيس وباكوس في قره قوش حاليا . والقس جرجس خضر كاهن كنيسة مار افرام في كركوك ـ العراق ، والمرحوم القس برصوم يشوع الذي توفي عام ١٩٨٨ كاهن كنيسة العذراء في سنجار .

واليوم قره قوش تابعة لابرشية الموصل يقطنها اكثر من عشرين عائلة سريانية ارثوذكسية .



# نشأته وحياته الأولى

(قره قوش) ۱۹۲۹ - ۱۹۲۲

هذا يكون عظيما

ولد المطران بولس في بلدة قره قوش عام ١٩١٦ منحدرا من اسرة كولان ، العريقة في سريانيتها وارثوذكسيتها ، ومن ابوين تقيين هما بهنام بولس كولان ، ونجمة جرجس الخوري يلدا . وسمي بالمعمودية «سركيس» . عاش طفولته في حضن والديه يرعيانه بالحب والحنان راضعا منها لبان التقوى والخلق الرفيع سيّا وان والده كان شهاسا ، وكان له رفد هو خاله المرحوم الخوري افرام الخوري يلدا كان بيتهم مبنيا من الحجارة والجص وارضيته مرصوفة بالطين ، وهكذا كانت معظم بيوت البلدة فهو والحالة هذه متواضع النشأة ، واصحاب العزائم لا يجعلون من تواضع نشأتهم مبررا لتعويقهم من السير قدما ، ولا معطلا عن العمل والطموح . اتذكر في عام ١٩٥٠ وفي يوم من ايام الربيع قامت المدرسة الاكليريكية في الموصل بنزهة الى غرود ودير مار بهنام وعلى راسها مديرها الاب

بولس بهنام ، وتوقفنا ساعة في قره قوش وتناولنا طعام الفطور في دار المطران بولس ، فقال لنا بكل اعتزاز «بيتنا صغير وبسيط»(٣) .

استهل دراسته الأولى المتضمنة مبادىء اللغة السريانية والطقوس البيعية في قريته على كاهن الكنيسة وبعض الشهامسة .

التعليم وقتئذ في القرى والارياف كان ينهج اسلوباً تقليدياً ، فلم يكن هناك مدارس نظامية ، لان المدارس النظامية كانت محصورة في المدن الكبرى . كان الطالب يقصد الكنيسة قبل بزوغ الشمس ليؤدي صلاة الصياح مع رفقائه ثم يعود الى داره لتناول طعام الفطور . وبعد ذلك ، كانت مدرسة الكنيسة بانتظارهم حيث يزدحم الفناء والاروقة بعدد كبير من الطلاب . وكل يحمل كتابه . وقد يكون هذا الكتاب احد اسفار العهدين وعلى الاغلب سفر المزامير من العهد القديم ، والانجيل من العهد الجديد ، وكانوا يحافظون على هذا الكتاب كل المحافظة لئلا يصاب بتلف او اذى . وإلى جانبه كتاب آخر للطقوس البيعية .

كان القسيس او الشهاس يجمع الطلاب في احدى الغرف في فصل الشتاء ، او في احد الاروقة في فصل الصيف ، او في الفناء خلال فصلي الربيع والخريف . يتلو الطالب درسه امام معلمه مستهلا بعبارة تتضمن تمجيد اسم السيد المسيح طماحي حدم عداد و مد الحما احدم كان يصحح لهم الخطأ والعصا في يده يضرب بشدة الكسالي والمهملين والمتغيبين .

كان الطالب يحفظ الطقوس على ظهر القلب ، ويستطيع ان يردد ما يتلقنه بيتا بيتا او فقرة فقرة دون ان يدرك معناها ومراميها ، ولكنه يحس في أعماق نفسه انه يتلقى شيئا جميلا جدا . يتلقاه ببالغ الخشوع وبكل احترام ، ويكنّ لاستاذه كل تقدير واجلال ويؤدي له الطاعة الكاملة .

<sup>(</sup>٣) البطريرك يعقوب الثالث في احدى سني ذكرى جلوسه القى كلمة قيمة ، جاء فيها عبارة لا تزال عالقة في ذهني قال «اشكر الرب الذي يرفع البائس من المزبلة ويجلسه مع رؤساء الشعب، طبعاً القول مأخوذ من العهد القديم .

اتخيّل سركيس صبيا صغيرا يعدو مع رفاقه في اروقة الكنيسة وفنائها لاعباً لاهيا ثم يستوقفه صوت الجرس فيهرع الى المحل المخصص للتعليم ، يتلو دروسه خاشعا ، ثم تأخذ اذناه ترتشفان درسا آخر فيمتزج ما يسمعه بروحه ، ليطلع على الكنيسة يوما من الايام «رجل الله» وحبرا من مشاهير احبارها .

فالكنيسة والحالة هذه كانت الاستاذ الاول له حيث سكبت قطرات النور الاولى في عينيه ، يقضي في مذبحها وهيكلها المقدسين الاوقات المخصصة للعبادة والصلاة ، وبصرف ساعات عديدة في اروقتها وفنائها يتعلم ويلعب مع رفاقه .

نشأ سركيس في بيته وكنيسته وبلدته ، ذكيا ، مهذبا ، كان والداه يعدانه لينخرط في سلك الكهنوت ، والاهل والاقارب يمدّون الفكرة بالتأييد والتشجيع ، فتوسّم فيه الكل خيرا ، وكأن العناية الالهية كانت تهيء له مهمة تاريخية كبرى ، وليكون في الكنيسة رجلا عظيها .

### 公公

قال البلبل الفيلسوف: «تباً لكم أيها الغربان، إنكم لاتفكرون إلا بجرائمكم وجيفكم وبطونكم، أما نحن معشر البلابل فلا نفكر إلا بالزهور والزنابق والرياض، نطير هنا وهناك، ونلقي في كل روضة أنشودة من أناشيدنا البريئة، ونسمع كل جدول رقراق قصيدة من قصائدنا المنعشة التي علمنا إياها الخالق العظيم منذ الفجر الأزلي. نحن لا نريد قتل الأبرياء، ولا نطير فوق جيف هذه الحياة، بل نفر إلى حيث الهواء الطلق، والنسيم المنعش، فأمكثوا أيها الغربان بين جيفكم، وأتركونا بين زنابقنا».

المطران بولس

# دير مار متي (٤)

الطالب سركيس

«الراهب بولس» 1941 - 1949

### تطلعات وطموح

في يوم زاهٍ من ايام الربيع الجميلة، كان الفتى سركيس وهو في الثالثة عشرة من عمره يتوقل مع ابيه شعاف جبل مقلوب ، في طريق بين مرتفعين مرصوف بالحجارة ، يتلوى ويتمعج يمنة ويسرة يطلق عليه اسم «طبكي»(°).

<sup>(</sup>٤) تأسس دير مار متى في اواخر القرن الرابع الميلادي بمساعى القديس مار متى احد اقطاب النسك والزهد في بلاد مابين النهرين - وبعضد سبحاريب منك الور الذي انحد من ترود عاصمة لملكه - واشتهر الدير في الفرن الخامس حيث صار كرسيا مطرانيا ولا يزال كذلك حتى اليوم . ذاق الأمرين من الفرس الذين دمّروا ابنيته واضرموا النيران في مكتبته وقضوا على حضارته . ثم اخذ الدير من جديد ينتعش ويعيش عهدا ذهبيا سعيدا على العهد العربي الاسلامي مابين القرن السابع والثالث عشر للميلاد حيث اشتهر برهبنته ، ومعهده الديني والعلمي ، ومكتبته ومركزه الكنسي المرموق في كنيسة المشرق . ثم انتابته كوارث ومأس وانتهى به الامر الى الخراب والدمار على اثر الغارات الدحشية من قبل الحكام الطفاة وبحاصة تيمور لنك لم اعبد تحديده في اواخر القرن السادس عشر وما بعد ، اليوم هو كرسي مطران (راجع كتاب دقفات الطب للطريرك يعقوب الثالث طبع ١٩٦١ ، ومجلة اسان المشرق لمحررها المطران تولس مهام ، وتاريح دير مارمتي للمصران اسحق ساکا طبع ۱۹۷۵)

<sup>(</sup>٥) كلمة سريانية تعني المرقى .

وكأني به شرع يتوقل ذرى المجد في تلك اللحظات التاريخية . ونظراته الطفولية البريئة تتطلع الى قمم هذا الجبل الضاربة في الفضاء وكأنه يتطلع الى امجاد المه الكنيسة السريانية السامقة .

اجل نادته النعمة الألهية ، فالتحق بمدرسة دير مار متى (الدينية وهو في الثالثة عشرة من عمره . واخذ يقبل على تحصيل العلوم الدينية والطقسية برغبة قوية ، ودرس اللغتين السريانية والعربية ، والم بالانكليزية ومن زملائه في هذه المدرسة والذين استمروا في الحياة الاكليريكية وانخرطوا في سلك الكهنوت ، شابا (عبدو) توما ماري البرطلي (المثلث الرحمات البطريرك يعقوب الثالث) (المثلث الرحمات البطريركية بحمص ، ثم كاهنا لكنيسة حماه في سورية ، وكنيسة كركوك في العراق ثم لكنيسة رأس العين في سورية . وتعين لفترة طويلة نائبا بطريركيا في مصر ، وحاليا هو كاهن كنيسة رأس العين و العين . الربان داود سليم الاسفسي ۱۹۸۰ خدم في الدير وابرشيته ، والقدس ، وطرابلس وديريك . الربان عبد المسيح شيرو الموصلي : خدم في الدير والرشيته ،

<sup>(</sup>٦) سعى بانشاء هذه المدرسة قليميس يوحنا عباجي مطران الدير يومئذ عام ١٩٢٣ واحرزت نجاحا ملحوظا . ولما نقل المطران الى حلب عام ١٩٢٦ تأخرت امورها وتبدد قسم كبير من طلابها . ولما اسندت رئاسة الدير الى الخوري سليان القس يوسف البحزاني ١٩٢٦ - ١٩٢٨ استأنف اعهالها بحيوية ونشاط أكثر تعاونه لجنة الاحسان في الموصل ، وعمن تولى التعليم فيها في هذه الفترة الشهاس يعقوب ساكا البرطلي (القس يعقوب بعدئذ) الشاعر السرياني المعروف . واشرفت عليها لجنة كفوءة مؤلفة من بعض الغيارى منهم الارخدياقون نعمة الله دنو الموصلي الاديب السرياني الكبير . وفي نهاية عام ١٩٢٨ عادت القهقرى لظروف ما . ولما اسندت رئاسة الدير ولم الربان يعقوب سليهان الموصلي (المطران بعدئذ) عام ١٩٢٩ استأنف اعهالها ، ثم اعتزل رئاسة الدير وتفرغ لادارة المدرسة ومن جملة من تصدر للتعليم فيها في هذه الفترة الاستاذ عيسى عنتر ، والافودياقون بشير الموصلي . وكان عدد الطلاب يتراوح مابين ١٤ - ١٦ ، وكان «سركيس بهنام» احدهم . وبعد عام ١٩٣٤ اخذت امور المدرسة تتدهور الى ان آذنت شمسها بالمغيب . (راجع دفقات الطيب في تاريخ دير مار متى للبطريرك يعقوب الثالث ص ١٦٩ - ١٧

<sup>(</sup>۷) راجع تاريخ كتاب دفقات الطيب: لاغناطيوس يعقوب الثالث ص ٢٠٨ ـ ٢١١ وص ٢٢٤ ـ ٢٢٥ . والسريان ايمان وحضارة مج ٤ للمؤلف ص ٢٣٣ ـ ٢٥١ وكنيستي السريانية للمؤلف ص ١٨١ ـ ١٨١ . ارى من الضروري اصدار كتاب موسّع يتضمن تاريخ حياته ، ومآثره العمرانية والكنسية ، ودراسة مستفيضة عن مؤلفاته العديدة . وحدثني نياقة المطران يوحنا ابراهيم انه ينوي القيام بهذا العمل الفكري ، وفقه الله .

وكنائس ابرشيتي الدير والموصل ، حاليا احد رهبان دير مار مرقس بالقدس . الراهب الياس بهنام البعشيقي ١٩٤١+ تلقى بعض الدروس في مدرسة مار افرام الاكليريكية في زحلة ، نقل الى العربية قصة القديس مار متى . الخوري سليان داود البحزاني خدم في كنائس البصرة والموصل ، حاليا احد كهنة ابرشية بغداد . اصدر عام ١٩٥١ مجلة دينية ادبية شهرية سهاها «السلام» دامت سنتين تقريبا . القس افرام جونا البرطلي كاهن كنيسة القديسة شموني في برطلي وسبق ان خدم الكنيسة في سنجار . الخوري يوسف كرومي كاهن الكنيسة في قره قوش ، وهو خطاط .

ولما اسندت رئاسة الدير الى الخوري الياس اشعيا البرطلي استأنف المدرسة في الدير عام ١٩٤٢ ـ ١٩٤٦ وفي هذه الفترة تخرج منها القس يوسف سعيد كاهن كنيسة ماشطا في السويد حاليا ، وسبق ان خدم كنائس كركوك في العراق وبيروت ، وهو اديب ، وكاتب . الخوري اسحق منصور : خدم اولا في كنيسة راس العين ، حاليا هو احد كهنة ابرشية الموصل . القس برصوم يشوع توفي عام ١٩٨٨ كان كاهناً لكنيسة سنجار .

انصرف الراهب بولس الى المطالعة الشخصية ، وبذل الجهود الفردية في سبيل العلم والمعرفة . وانعكف على قراءة كتب الآباء السريان بشغف شديد وعب من هذه الينابيع الثرة ما استطاع لا بل استمد من هذا الجو الروحي كل ما كانت نفسه تطمح اليه من عظمة الماضي وسمو التراث التليد ، مستصفيا اطيبها واعذبها والصقها بروحه وقلبه وسرعان ما اشتد ساعده ونضج فكره فاخذت التجربة الادبية تحرك الوتر الغض من موهبته ، واخذ يتمرن على الكتابة والتأليف وكان له بعض محاولات اولية ومحارسة في ذلك . وكان وبعض زملائه يعتزون جدا بشخصية مار سويريوس يعقوب البرطلي مطران دير مار متى ١٦٤١+ (١٠) واتخذوا كتابه الموسوم بالكنوز خير مرشد الى العقيدة والطقس ، وكثيرا ما نقلوا بعض فصوله الى العربية . وكان اسم ابن العبري (١٠) يبهرهم جميعا ويملأهم اعتزازا

<sup>(</sup>٨) راجع تاريخ حياته كتاب اللؤلؤ المنثور ص ٤٠٤ ـ ٤٠٧ طبعة ٥ حلب ١٩٨٧

<sup>(</sup>٩) راجع تاريخ حياته كتاب اللؤلؤ المنثور ص ٤١١ ـ ٤٣٠ طبعة ٥ حلب ١٩٨٧

وكبرياء بماضي كنيستهم واخذ ومن معه يحسون بسعادة فائقة لانهم ينتمون الى كنيسة ابن العبري ، وكانت كتبه رفيقهم ومرجعهم . لقد حفظوا عدداً كبيراً من اشعاره على ظهر قلب كها حفظوا قصائد اخرى لمار افرام والسروجي وغيرهم وغرست محفوظاتهم هذه حب اللغة السريانية في اعهاق نفوسهم واصبحوا يقدسون لغتهم . وكان اسم اخر يشرفهم ويزيدهم فخرا ذلك هو البطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧+ وكانوا مؤمنين بانهم قادرون على استعادة الماضي المجيد وانهم ابناء اولئك الاماجد . وكان الراهب بولس ينفرد عن زملائه بتطلعات مستقبلية متميزة ، وطموحات نحو العلى . ففي الدير ازدادت محبة الكنيسة في قلبه اضطراما ، وزاد عشقه للتراث السرياني واشتد اعتزازه بالآباء والاجداد .

ويمكننا أن نحصر أعمال الراهب بولس في حقل العلم بما يلي: اولا: انعكافه على قراءة ومطالعة كتب الآباء السريانيين.

ثانيا: نساخة بعض الكتب الطقسية واللاهوتية ، وتجد في مكتبة الدير كتاب الاشعة لابن العبري منسوخاً بخط يده عام ١٩٣٦.

ثالثا: نقل بعض المواضيع اللاهوتية من السريانية الى العربية.

رابعا: جمع منتخبات دينية ولاهوتية وتاريخية من كتب الاباء السريانيين ومن مؤلفات الاقباط وغيرها ويكون منها مجموعة تسمى بـ «الكناش» او المجاميع . خامسا: التمرن على الكتابة والتأليف .

اضف الى ذلك كله ان في دير مار متى كانت الطبيعة رفيقة له وكانت مناظرها الساحرة تغذيه بالجهال والفتنة فكان الجبل الأشم يبسط امام ناظريه قممه الساحرة ، ووديانه الجميلة ، وذراه الشامخة ليدرك عظمة الله من خلقته وتكوينه للعالم . . . والفجر الصامت الممتد كالبحر الذي يرتعش بأغنيات الطيور ، وبالنسيم العليل الذي ترك رطوبته في جبينه ، ونور الصباح الجميل الذي غسل عيونه . . . والليل المهيب حيث يسود الصمت الحالم ، ويخيم الجلال على ربوع عيونه . . . والليل المهيب حيث يسود الصمت الحالم ، ويخيم الجلال على ربوع

<sup>(</sup>۱۰) راجع تاريخ حياته السريان ايمان وحضارة للمؤلف مج ٤ ص ١٨٠ ـ ١٩٩ و السريان ايمان وحضارة للمؤلف مج ٢ ص ١٩٦ ص ١٩٦

الدير القدسية على عكس النهار حيث الضجيج الصاخب تتعالى اصداؤه في جميع جوانب الدير ولا تهدأ له ضجة ، ولا ينقطع سيل زائريه والوافدين عليه من مختلف الانحاء والجهات كان يستسلم لوحدته التي احبّها من كل قلبه ، وفي رهبة الصمت الذي كان يخيم على الدير فجراً وليلاً ، تنفتح مواهبه ، وتنمو قابلياته . حدثنا مرة انه كان يتطلع من نافذة صومعته في سكون ليلة مقمرة ويتأمل في الطبيعة ، فيرتسم في مخيلته ما يترقرق في الجبل والسهل والوديان من صور شتى واستمسكت ذاكرته الغضة بتلك الصور الرائعة واذا بيوم من الايام تتناولها ريشته الملهمة فتخطها شعرا ونثرا . ومن جملتها : مقالة تحت عنوان «سبع ساعات في جبل الالوف» (۱۱) يأتي على وصف الطبيعة وصفا ممتعاً شيقاً تخلله بضعة ابيات من الشعر مطلعها

مهبط الالهام قبل الحقب حن قلبي لثراك الطيب ثم يقول

مهبط الالهام هل من مخبر عن نفوس مثل نفح العنبر

ولدى وصوله الى قلاية ابن العبري يقول «تشعر بنشوة روحية تختلج في اعماق قلبك ، وتحس برهبة وخشوع يخيهان على آفاق نفسك ، لما يوحيه هذا الاسم الخالد من هيبة وجلال ، ولما يحيطه من هالات النور والطهر والقداسة ، هو حبيب النفوس ، ودرة الاجيال و«اعجوبة من عجائب الله» الذي تبوأ عرش الخلود في بيعة المشرق السريانية وحمل مشعل النور بكلتا يديه في ظلمات الليالي الحالكة»

ثم يختم هذه المقالة بتحية الوداع للدير قائلاً «سقيا لك ياتراث الآباء الميامين ونفحات الجدود الخالدين ، يا مرعى غزلان المسيح ، ومسرح حملانه » ويستطرد «سلام لك ايها الينبوع العذب ، فقد ارويت غليلنا بعد الظمأ ، والف سلام لك ايتها الاشجار ، فقد فيأتنا بظلالك الوارفة » .

<sup>(</sup>١١) لسان المشرق: مج ١: السنة ١٩٤٩ العددان ٨ و ٩ ص ١- ١٤

ونظم قصيدة من الشعر المنثور تحت عنوان من وحي الصومعة «صومعة ابن العبري ١٧ آب ١٩٤٩» (١١) سهاها اناشيد جاء فيها :

ايها البلبل ياصديقي القديم وقع اغاريد المجد على قيثارة الازل ولا تنتظر مني إلا انينا يشبه انين المدنفين ولا تنتظر بعد ذلك إلا الصمت الرهيب ففي صمتي شوق وحنين الى مسارح النور ومآتي الظلام في صمتي شوق وحنين الى شيء يسمونه «المجد».

وفي باقي اجزاء القصيدة يتغنى بالامجاد السالفة ، والماضي التليد ، ويعبّر عن اللذة التي يستمدها من «وحدته» و«صمته».

ونظم قصيدة اخرى في ٢٣ بيتا بنفس الموضوع (١٣) عنوانها من وحي الصومعة

صومعة ابن العبري ١٩ آب ١٩٤٩

ذكريات

واستعد ذكرى الأيام القدم واتبع الغدران في اثر الغنم يطلع الارواح من سجن الألم عرج السحر باعطاف النسم متعة الروح لارباب السأم

متع الطرف بهاتيك القمم واشهد الغزلان في روحاتها هوذا الراعي على قيشاره هوذا الغريد في الحانه هدأة كالخلد إلا انها

\*\*\*

<sup>(</sup>۱۲) مجلة لسان المشرق مج ۲ السنة ۱۹۶۹ العدد ۱ ص ۲۸ ـ ۲۹ (۱۳) لسان المشرق: مجلد ۲ السنة ۱۹۶۹ العدد ۲ ص ۷۲ ـ ۷۳

ايها الغريد خلد ذكرهم وابعث النجوى لأرواح الألى أيها الصخر ألم تبصر لهم في ذرى الالهام راقبتهم كم رنت عيناك في اسفارهم كم رأيت النور في اجفانهم

وانشرن في الكون هاتيك القيم كانوا نورا وضياءً للأمم في حشاك القاسى عينا لم تنم يستقون الوحي من فيض النعم يوم شالوا العلم في رأس العلم كم رأيت الطهر في لحم ودم

يامحيط العلم يارب القلم من رحيق العلم من بحر الحكم جئت ظمانا الى ذاك النفم فاملأن كأسي بهاتيك الرهم انت للعلم سراج في الظلم من سناك الهادي ياعالي الهمم انت ثغر الخلد في الأرض ابتسم اي لحن في ثناياك انسجم؟ مستهام الروح اظناني السقم تسمع التحنان من روح وفم ؟ فوقها اثار ذياك العطم في ثناياها نسيهات الشمم

يا جمال الدين (١١) ياخدن العلى انت استاذي وكم ارويتني هات اسمعنی نشیدا اننی هذا ثغري جف من طول الظها ياابا العلياء يابحر النهي اشرق الانسوار في ارواحسا ياابا التاريخ ياكهف التقى انت بوق الشعر قيثار الهدي دع اناجيـك بقلبى انــي في ظلام الليل ادعوك فهل ياحبيب الروح هذي صخرة ياعظيم القلب هذه جنة

وله قصيدة اخرى مسجلة في سجل الدير يتغنى بالدير هذا نصها:

هات حدّث عن جدودي الخالدين مثل نور في قلوب الزاهدين باسها فوق ثفور الناسكين يوم كان الغصن ميادا على نسمات الوحي كالنغم الامين

يامهبط الوحى ودار الصالحين يوم كان المجد حيّا مشرقا يوم كان الزهر في هذي الربي

<sup>(</sup>١٤) لقب ابن العبري

روضة العلم الا من مخبر كيف شادوا الصرح للعلم على كم سقوا الازهار بالدمع وكم قدموا الارواح للرب كا قدموا للرب قربان الرضى وازدروا الدهر وخاضوا معمعا

للملا اخبار قوم غابرين هذه الاطواد بالدر الثمين عبقوا الدهر بعطر الياسمين قدموا الاعناق بالحب المتين من قلوب ملؤها نور اليقين من دماء يالقوم ظافرين

## الراهب بولس بهنام

وبعد ان انتهى امر اكليريكية دير مار متى عام ١٩٣٥، وترك معظم الطلاب ديرهم، لبث الطالب سركيس مستمرا في السلك الاكليريكي دون ان يغادر الدير لانه جاء الى الدير حاملا رسالة روحية ادبية لذلك فقد عزم على ان يكرس نفسه للرب المسيح، وان يحمل صليب الناصري المتألم على اكتافه، ويتجند للانجيل في كل جوارحه وان يضع خدمة امه الكنيسة نصب عينيه، فرأى ان تكون «الرهبنة» هي القاعدة التي منها ينطلق ليخوض هذه الاجواء كلها. وهكذا كنت تسمعه في مساء ١٥ آب عام ١٩٣٥ وفي كنيسة مار متى في دير مار متى يرتفع صوته من اعهاق قلبه «انا اردت ان اقدم نفسي للرب». اجل في تلك اللحظة الحاسمة من تاريخ حياته وشّحه ديونيسيوس يوحنا السادس المنصوراتي مطران الدير (١٠٠٠) بالاسكيم الرهباني وسهاه «بولس» ومنذئذ اخذ يعرف في الكنيسة باسم الراهب بولس بهنام.

نحن لا ندعي بان الرهبنة في المسيحية هي طريق الخلاص ، فالخلاص ليس بالزهد والنسك . انما الطريق الى ذلك هو الحياة المسيحية الانجيلية وليس طريقا آخر سوى هذا .

<sup>(</sup>١٥) راجع تاريخ حياته في كتاب دفقات الطيب ص ١٤٦

المسيحية لا تدعو الانسان ان يفرغ خمرة كاسه المنعشة المشعشعة ، ولا ان يغلق ابواب الحواس نتمنع عنها اللذائذ والاطايب التي خلقها الله لاجل متعة الانسان .

المسيحية لا تهدف الى اغلاق ابواب القلب ، وايصاد منافذ العواطف ، لان القلب المغلق عن الحياة هو القلب الخالي من المحبة والحنان ، ومن اوصد منافذ عواطفه ، فقد انحرف عن الحقيقة .

فالراهب الحقيقي الذي يريده المسيح ، ان يحمل قلبا مفعها بالمحبة ورحيق الحياة المنعش ، وان يقدم هذا القلب للمسيح بكل ما يجويه من المحبة ورحيق الحياة كها قال احدهم «ان الزهرة تفعم الجو باريجها الشذي ، بيد ان قصارى جهدها هو ان تمنحك نفسها» .

ان من يجند نفسه للمسيح ، ويصبح راهبا ، فقد محا اسمه من سجل عائلته ، وانتسب الى عائلة اخرى .

ان العائلة التي تعطي واحدا من ابنائها للكنيسة تغنى ولا تفقر ، وان انضام شخص واحد الى العائلة الكنسية العامة لا يفقر العائلة الصغيرة .

#### 公公

«أقبل الناس إلى الهيكل للعبادة زرافات ووحدانا ، غير أني لم أر شخصاً واحداً قد جلب قلبه معه إلى ذلك المحل المقدس ، فإني نظرت إلى صدورهم فرأيتها فارغة من القلوب ، ولا أدري كيف فقد البشر قلوبهم عند مثولهم أمام ربهم».

المطران بولس

### زحلة \_ لبنان

الاب بولس بهنام تلمیذ ومعلم ۱۹۴۸ - ۱۹۳۸

اول القطوف على عتبة الشهرة

في سنة ١٩٣٨ التحق بمدرسة مار افرام الاكليريكية (١١) في زحلة لبنان واكمل فيها دروسه العربية والفلسفية، واتقن اللغتين العربية والسريانية وتعلم اللغتين الانكليزية والافرنسية ومن جملة من تلقى الدروس في هذا المعهد الكهنوي مع الراهب بولس وتتلمذ له ايضا نخبة جيدة وهم الراهب جرجس بهنام، عمل كاتبا عند البطريرك افرام الاول بحمص، ثم رسم مطرانا لابرشية حلب واليوم

<sup>(</sup>١٦) ان فكرة انشاء الاكليريكية كانت حليا في رؤوس ابائنا ، عاشت في خيالهم اعواما طويلة ، حتى طلع على الكنيسة المثلث الرحمات البطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧+ فجسّد الفكرة واخرجها الى النور عام ١٩٣٨ ، ضممت عددا من الطلاب كان الراهب بولس في مقدمتهم . وفي عام ١٩٤٦ انتقلت الى الموصل العراق ثم اعيدت الى زحلة ثانية عام ١٩٦١ . ثم نقلت الى العطشانة بكفيا عام ١٩٦٨ . وقد انجبت الاكليريكية في مراحلها هذه من عام ١٩٣٩ ـ ١٩٦٨ العديد من الخريجين بينهم بطريرك واحد هو قداسة سيدنا زكا الاول الجالس سعيدا ، وتسعة مطارنة ، وعددا كبيراً من الكهنة . استقرت الاكليريكية في العطشانة حتى عام ١٩٧٦ تسير بشكل طبيعي وبعد هذا العام تضعضعت امورها واغلقت اكثر من مرتين ابوابها ، وتبعثر طلابها كل ذلك نتيجة للمآسي في لبنان ولبثت على هذه الحالة حتى عام ١٩٨٤ وفي العام ١٩٨٣ قرّر المجمع المقدس برئاسة قداسة سيدنا البطريرك ان تستأنف في دمشق ، وفي العام الدراسي ١٩٨٤ – ١٩٨٥ فتحت الاكليريكية ابوابها ولا تزال تسير بخطى حثيثة . (راجع ذلك مفصلا كتاب السريان ايمان وحضارة مج ٤ للمؤلف ص ٢٩١ – ٣٥١) .

متقاعد في دار البطريركية بدمشق الابدياقن جرجس القس يوسف اتم دراسته في الاكليريكية بالموصل ، وتعين فيها معلما ورسم كاهنا باسم «برنابا» ثم عين كاتبا للبطريرك افرام الاول بحمص ثم رسم مطرانا نائبا بطريركيا لابرشية حمص ، فمطرانا للابرشية باسم «مار ملاطيوس برنابا» له نتاج ديني وادبي (۱۱) الاب الربان نوح شابا : احد تلامذة اكليريكية دير مار متى ، التحق بمدرسة زحلة وقد مرت اخباره . الخوري شكر الله نصر الله احد كهنتنا في الحسكة ، الشياس عبود حداد عضو مجلس الشعب في القطر العربي السوري . وهذان الاخيران لها نشاطات ادبية ودينية . الراهب الياس بهنام البعشيقي ، قضى في زحلة فترة وجيزة ثم عاد الى ديره مار متى بسبب مرض الم به ، نقل قصة مار متى من السريانية الى العربية .

تعين الراهب بولس استاذا للغة السريانية في مدرسة مار افرام بزحلة ، فكان بدء عمله في الكنيسة في ميدان التربية والتعليم ، فتتلمذ عليه عدد من طلاب العلم .

وهكذا عاش في هذه الفترة طالبا ومعلما ، باذلا جهدا كبيرا في سبيل اقتناء العلم ، منكبا على المطالعة والدراسة . باحثا ومنقبا في الكتب . جاء في الكلمة التأبينية التي كتبها المطران برنابا «لا يكاد الكتاب يفارقه ولا يفارق القلم انامله . وعندما كانت تزعجه الغارات الجوية ابان الحرب العالمية الثانية ، كان يتأبط كتابه ويأخذ له كسرة من الخبز ويتجه الى احد الجبال المحيطة بزحلة ويختار ظل شجرة ما ويجلس تحتها يقرأ بنهم ولذة ، ويظل كذلك حتى تميل الشمس نحو المغيب ويعود في المساء» . اضف الى ذلك المناظر الخلابة في زحلة حيث عبّت عينيه الظامئتين الى كل جميل وفاتن . واشتدت اواصر الالفة والانسجام بينه وبين الطبيعة الساحرة ، في زحلة . توسع افق مداركه ، وغت قابلياته الادبية وتفتحت قريحته ، فاخذ في زحلة . توسع افق مداركه ، وغت قابلياته الادبية وتفتحت قريحته ، فاخذ يغازل الكلمة ويداعب الشعر وزنا وقافية ، واخذت التجربة هنا تحركه ليطلق يغازل الكلمة ويداعب الشعر الجاثمة في اغوار روحه الحساسة ، ويروض قلمه في انشاء مقالات وابحاث في الدين والادب السرياني ، والتاريخ ، واللغة ،

<sup>(</sup>١٧) السريان ايمان وحضارة للمؤلف مج ٤ ص ٣٠٠

والفلسفة . وقد نشر مختارات منها في بعض المجلات كالنشرة السريانية ، والضاد الصادرتين في حلب . وفي مجلة الاديب اللبنانية وغيرها . وقد تلقفت الاوساط الادبية قطوفه الفكرية الاولى ، وبواكير انتاجه الادبي بالتشجيع والثناء ، وظفر باعجاب كبار الادباء وهم بعد لم يروا له وجها ولم يسمعوا له صوتا لكنهم سمعوا خفق خطا ادبه وفكره . فتوسم فيه البطريرك افرام برصوم املا باسما ، وكان المجد بانتظاره .

كما اصدر كتابا مدرسيا بالسريانية سماه «المرشد» الحلق به قصيدتين كما سيأتي شرح ذلك . وهكذا برز عالما في الكنيسة السريانية التي رأت فيه من خلال حياته وسيرته بسمة الاشراق ، واتساع الأمال الكبيرة ، واخذت بوادر الشهرة تلتصق به بوضوح . من خلال بعض القصائد التي نظمها في زحلة ونشرها في بعض المجلات يبدو كراهب شاب مر بتجارب عاطفية حركت فيه اوتار قلبه فاطلق بعض النغمات الوجدانية بقوالب شعرية بديعة سنشير اليها لدى دراستنا ادبه شعرا ونثرا .

عاش في هذه الفترة هادئا ، مرتاحا ، بعيدا عن عالم الاحزان ولم يذق مرارة الألم خلا وحشة الغربة القاسية التي لابد ان تؤثر فيه وهو الانسان العاطفي . يظهر ذلك من خلال بضعة ابيات من الشعر بعث بها الى خاله الخوري افرام في بغداد في تعوز ١٩٣٩ (١٠) وهي :

بلّغن يا طيف شوقي للذي حبّه بين الضلوع ثائر واذكرن عهد وصال غابر ان شجا اللحن وغنى الطائرُ وانشدن لحن الوداد عالياً كلّما هبّ نسيم عاطرُ



<sup>(</sup>١٨) وردت هذه الابيات في كتاب حياة المطران بولس للاب يوسف سعيد ص ٣١

## في ابرشية الموصل (۱) مدير مدرسة مار افرام الاكليريكية

الاب بولس بهنام ۱۹۶۵ - ۱۹۶۵

العصر الذهبي قمة الشهرة

في عام ١٩٤٥ انتقلت مدرسة مار افرام الاكليريكية الى الموصل الحدباء بامر المثلث الرحمات البطريرك افرام الاول برصوم رئيس المدرسة الاعلى الذي اختار لها من يطمئن اليه ، ويثق فيه ويرى فيه الاهلية للقيام بهذه المهمة المقدسة ، ذلك هو الاب بولس بهنام فعينه مديرا لها واستاذا . وتعد خدمته هذه في ادارة المعهد الاكليريكي اول عمل اداري في الكنيسة يُسند اليه واول مدير للمعهد بعد انتقاله الى الموصل ، وابرز مدير له في عمره المديد انشاء الله بهمة قداسة سيدنا البطريرك المعظم .

اذا كانت قريحة الراهب بولس قد تفتحت في زحلة وغت قابلياته الادبية في عروس البقاع ، ففي الموصل تفجرت طاقاته الخلابة واخذ يكشف عن مواهبه بجلاء . وموصل محط الادباء ، ومن مراكز مجالس العلم ، تزخر بشخصيات علمية فذة ، وتنتشر فيها الاندية الثقافية ، وتعجّ باهل الفكر ، وترتفع من منابرها الاصوات الحرّة ، والمثل السرياني يقول «الصوت في الرها والخط في ديار بكر ، والعلم في الموصل» .



الراهب بولس بهنام دیر مار متی ـ زحلة



الأب الربان بولس بهنام النائب البطريركي في أبرشية الموصل



الأب بولس بهنام مدير مدرسة مار أفرام الأكليريكية بالموصل

انصبت اهتهامات الاب بولس في النشاطات الثقافية في الموصل خلال هذه الفترة ، فكان دؤوبا على البحث والمطالعة والكتابة وتنحصر تلك النشاطات في الامور التالية :

- 1 ـ اصدر في سنة ١٩٤٦ مجلة دينية ادبية تاريخية اجتماعية باسم «المشرق» دبّج فيها مقالات رائعة في مختلف اضرب المعرفة والعلم . ولما احتجبت في اواسط عام ١٩٤٧ اصدر مجلة اخرى باسم «لسان المشرق» استمرت حتى نهاية عام ١٩٥١ .
  - ٢ ـ الشعب السرياني الموصلي لا يحلو له امر في اداء العبادة مثل الموعظة البناءة المشوقة . ولا يروي غليله الروحي شيء مثل كلمة الله التي تنبع من ينابيع الاسفار الالهية المقدسة ولا تتغذى نفسه وتنتعش إلا بالتعاليم الانجيلية ، وان الشخصية المحببة الى قلبه هو «يسوع» وحده ، ولا يمكن ان يعمل مظلة لغيره لا لموسى ولا لايليا إلا له وحده فقط (١٠٥ . ولا يزال بعض الشيوخ يتحدثون نقلا عن غيرهم ، عن مواعظ المفريان بهنام الرابع ١٨٥٧ ـ ١٨٥٩ التي نقحها ونشرها بالطبع عام ١٩٧٤ المرحوم الخوري موسى الشاني ، بتوجيه من سويريوس زكا عيواص مطران الموصل (قداسة البطريرك حاليا) .

لذلك فقد وجدت ابرشية الموصل في الاب بولس بهنام ضالتها المنشودة «في الليلة الظلماء يفتقد البدر». فراح يرتجل المواعظ الرائعة الرنانة في كنائس الموصل بشكل مستمر ومنتظم على مدار السنة ، سيما في آحاد الصوم الاربعيني صباحا ومساءً واسبوع الآلام ، والجمعة العظيمة ، وغيرها من المناسبات . وسوف نتحدث بعد صفحات عن اسلوب وعظه ومحتوياته .

<sup>(</sup>١٩) في ابرشية الموصل اليوم ، تعقد ندوة دينية محضة مساء كل خيس من الاسبوع ، يشهدها جمع كبير من المؤمنين وعلى مختلف المستويات سنًا وثقافة . تتلى فيها فصول من العهدين ، والتركيز غالبا على الانجيل واسفار العهد الجديد . ثم تفسر روحيا وثقافيا . وتلقى في الوقت نفسه الكلمات الروحية البناءة ، يتخلل ذلك كله تراتيل روحية منعشة مصحوبة بعزف على الارغن . وكثيرا ما يكون الى جانب ذلك برامج ترفيهية تهدف الى الروحيات . يرئس هذه الندوة غريغوريوس صليبا مطران الابرشية ويعززها بعلومه الدينية وتوجيهاته . يتولى سيرها ونشاطاتها نخبة متميزة من الشباب والشابات .

وفي الفترة نفسها حلّ في مدينة الموصل ، الربان عبد الاحد توما (البطريرك يعقوب الثالث) قادماً من الهند ، فانبرى يلقي المواعظ الدينية المتضمنة شروحا تفسيرية ولاهوتية ، في كنائس الموصل ايضا ، وهكذا عاشت ابرشية الموصل جوا روحيا محضا ، بوجود هذين «النيرين العظيمين» وقد جمعها عمل مشترك وهدف موحد ، وعقد الود بينها .

٣ ـ له مواقف متميزة كمحاضر وكخطيب ، في آذار سنة ١٩٥٢ القى محاضرة قيمة بعنوان «ابن سينا في الآداب السريانية» في المهرجان الالفي لابن سينا في بغداد ، وذلك بتكليف من لجنة المهرجان ، فاجاد وافاد . ومن خطبه الكلمة التأبينية التي لفظها مؤبنا المرحوم الدكتور عبد الاحد عبد النور عميد الطائفة السريانية في العراق يومئذ . والتي افتتحها باية من العهد القديم «ان عظيا وكبيرا قد سقط اليوم من بني يعقوب»

٤ ـ اصدر في هذه الفترة ايضا مؤلفات عديدة هي : ١ ـ مبادىء الايمان لكنيسة السريان ٢ ـ البنفسجة الذكية ، وكلاهما تضمنا دروسا في التعليم المسيحي ٣ ـ خائل الريحان او ارثوذكسية مار يعقوب السروجي الملفان ٤ ـ الحق حق رضي الناس ام غضبوا ، وكلاهما تضمنا ردا على الخوري اسحق رحلة في كتابه عن الملفان مار يعقوب السروجي ٥ ـ المدرسة الاكليريكية الافرامية ٦ ـ ابن العبري الشاعر ملحق فيه تعريب قصيدته الحكمة الالهية ٧ ـ الفيلسوف اللاهوي سويريوس موسى بن كيفا ، والبحث اطروحة في علم النفس لدى الملفان قدّمها المترجم الى البطريرك افرام الاول عام ١٩٥١ فاحرز بها على رتبة «ملفان» في الفلسفة واللاهوت . وسنأتي على شرح هذه المؤلفات وتحليل عتوياتها في الصفحات القادمة انشاء الله .

المدرسة الاكليريكية الافرامية: كها ان النشاط الثقافي كان جزءا مشعا في حياة الاب بولس بهنام ، كذلك كانت الاكليريكية هي الاخرى الجزء المشّع الآخر من حياته . لذلك لا يجوز ان نغفل الاشارة الى فكرة موجزة عن تاريخها في هذه الفترة وعن مجرى الحياة فيها . اتخذت الاكليريكية مركزاً لها ، المبنى الذي كان يعرف «بدار القنصل» والواقع في محلة الشفاء غربي الموصل ، والملاصق لكنيسة

الطاهرة الخارجية . وضمت بين جدرانها عددا من الطلاب القادمين من مختلف الابرشيات السريانية يتراوح عددهم ما بين ٢٥ ـ ٣٠ طالبا ، واعمارهم ما بين ١٧ ـ ١٧ سنة .

لقد سر ابناء الكنيسة بالموصل بوجود الاكليريكية في ابرشيتهم ودعموها بكل مالديهم من طاقات ، وبذلوا كل ما في وسعهم لرفع شأنها بهمة سريانية ارثوذكسية عالية ، وايمان مسيحي حي ، وسخاء اريحي ، واخذوا يتسابقون لتقديم الخدمات لها كل بحسب اختصاصه وقابلياته ، فهنالك لجنة قوامها اربعة اشخاص تتولى تصريف امورها المالية والادارة الخارجية ، وهنالك اطباء يقومون بمعاينة ومعالجة الطلاب مجانا . ويضيق بي المجال لأحدث عن العديد من المعلمين والاساتذة والمدرسين الذين تطوعوا للتعليم بدون مقابل . والتبرعات العينية والمادية تنهال كالغيث . وان انسى لا انسى العضد الذي كان يقدمه المرحوم الدكتور عبد الاحد عبد النور عميد الطائفة في العراق يومئذ .

وكان قد اعد لها منهجا دراسيا على مستوى عال جدا ، ووضع لها نظام يتناول جميع مرافق الحياة الاكليريكية روحيا وعلميا واجتهاعيا ومن ابرز الاساتذة الكهنة والاكليريكيين الذين توالوا التدريس فيها الربان عبد الاحد توما (البطريرك يعقوب الثالث بعدئذ) كان يلقي الدروس في التاريخ الكنسي ، واللغة السريانية ، وبعض العلوم الدينية والالحان البيعية . وبالوقت نفسه كان مرشدا روحيا للطلاب واب اعتراف لهم . كها قام ايضا باستهاع اعتراف الطلاب الاباء الكهنة : الخوري سليهان القس متى ، والقس سليهان زعيم ، والقس بشارة نعهان .

كان الاب بولس بهنام الى جانب الادارة يقوم بتعليم الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد شرحا وتفسيرا والدروس الدينية العالية ، والمنطق ، والفلسفة ، والادب السرياني والحق القانوني ، والشعر السرياني ، والوعظ ، كان يتفاعل مع مادي المنطق والفلسفة بشكل جدي وبعشق وكان ناجحا جدا في ايصال الحقائق المنطقية والفلسفية الى الاذهان . وهكذا كان الامر في تدريسه الحق القانوني وفي صياغة الشعر السرياني ، والوعظ اما في الادب السرياني فلم يتعد

تاريخ الادب دون ان يتطرق الى دراسات ادبية تحليلية ، ويبدو ان قابلياته في الدراسات الادبية السريانية كانت محصورة في قلمه لا في لسانه او احاديثه . واما في دراسات الكتاب المقدس فلم يكن إلا واسطة بين الطالب والكتاب .

#### لننتقل الى الحديث عن الحياة في الاكليريكية فنقول:

يستيقظ الطلاب عند منبثق الفجر وفي ساعة معينة على صوت الجرس ، فيهرع كل الى الحام ، وبعد ان ينسق الطلاب فرشهم ، ويرتدون ثيابهم ، يقرع الجرس ثانية مؤذنا بوقت صلاة الصباح فيسرع كل الطلاب الى الباحة حيث ينتظمون في صفين متوازيين وبعد سماع كلمة «١ كم» من الاب المدير ينطلقون الى الكنيسة لاداء صلاة الصباح بكل خشوع واحترام ، مراعين الانظمة الخاصة باداء الصلوات. وبعد الانتهاء من الصلاة ينتظمون كالسابق ويلوذ كل منهم بمكان قرب سريره للتأمل الروحي وقراءة فصل من الكتاب المقدس لمدة ربع ساعة ، وبعدها يقبلون على تناول الفطور في الغرفة المخصصة لذلك ومعهم مديرهم واساتذتهم ، تتلى الصلاة قبل الطعام وبعده ، ثم بعد هذا الى الدراسة . في الساعة الثانية عشرة تنتهي فترة الدراسة الصباحية يعقبها صلاة الظهر فطعام الغذاء بنفس الاسلوب والنظام السابقين ، يضاف الى ذلك ان الطلاب عند طعام الغذاء يستمعون الى احد زملائهم يقرأ موضوعا في الحياة الرهبانية او السيرة المسيحية المثالية . وبعد ذلك يتناولون قسطا من الراحة ثم يبتدىء دوام الدراسة بعد الظهر. وفي المساء يتناولون طعام العشاء بنفس الطريقة المتخذة في طعام الغذاء ويعكفون بعد العشاء على المطالعة وتهيئة دروس اليوم التالي في قاعة مخصصة لذلك . وفي الساعة العاشرة وبعد اداء صلاة ما قبل النوم يأوى الجميع كل الى فراشه وتطفأ المصابيح الكهربائية ، ويخلد الجميع الى النوم .

هذا هو النظام اليومي على العموم ، يضاف الى ذلك نشاطات اخرى في مناسبات معينة فتحت قلوبهم على محبة الكنيسة واللغة السريانية ، وامجاد السريان السالفة ، ونضجت شخصياتهم العلمية ، ونمت قابلياتهم الفكرية ، ومن تلك النشاطات اولا : استخدام اللغة السريانية في التكلم والحديث فيها بعضهم من جهة ، ومع المدير والاساتذة الاكليريكيين من جهة اخرى . ومن تحدث بغير

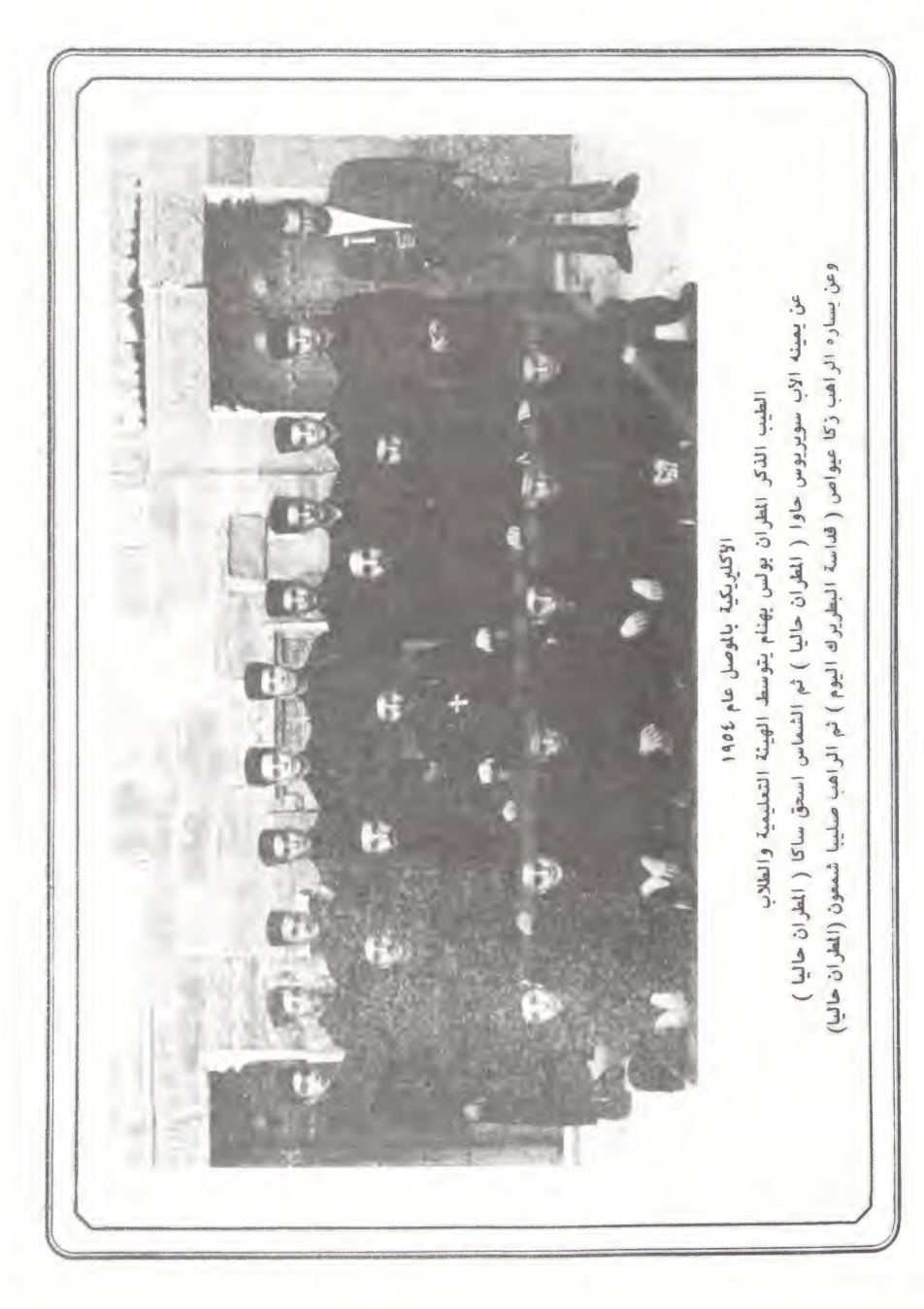
السريانية كان يعطى له « درسيا » اي علامة هي قطعة من الخشب او اي شيء آخر، اوجدتها ادارة المدرسة توضع في جيب من قصر في اداء هذه اللغة والتحدث بها وكانت تتحرك من جيب طالب الى آخر حتى تحط الرحال في منتصف النهار في جيب طالب ما وعندها يحاسب على فعلته اذ كان يمنع من تناول طعام الغذاء ، كما تنتهي عند طالب اخر في المساء وكان هذا الآخر يمنع عن تناول طعام العشاء عقابا له . ثانيا : في مساء كل ليلة احد من الاسبوع ، كان يعقد اجتماع روحي يرئسه الاب المدير، ويحضره الاساتذة الاكليريكيون والطلاب كافة، يتخلله قراءة الكتاب المقدس وتفسيره من قبل الاب المدير على الاغلب ، ثم اداء تراتيل دينية باللغتين ايضا ثم تطورت هذه الحالة الروحية ، فقد تشكلت بين صفوف الطلبة ثلاث جمعيات ، الواحدة باسم «الكتاب المقدس» والثانية باسم «المحبة» والثالثة باسم «مار انطونيوس ابي الرهبان» وكان لكل جمعية هيئة مشرفة قيادية مؤلفة من رئيس وسكرتير واعضاء ، لها سجلاتها الخاصة ، ونشيدها الخاص. وشعارها. وكانت هذه الجمعيات الثلاث تتناوب في ادارة وتسيير دفة الاجتماع الروحي ، وكثيرا ما كان الاب المدير يترك الطلاب لوحدهم لاداء محتويات هذا الاجتماع ، وذلك ترويضا لهم . كما اصدرت جمعية الكتاب المقدس مجلة الحائط سمتها «النهضة» واصدرت جمعية المحبة هي الاخرى مجلة الحائط ايضا سمتها «المحبة» ثالثا: ترويض الطلاب على الوعظ وتمرينهم على الخطابة ، وذلك بترددهم الى كنائس الموصل في احاد الصيام وغيرها من المناسبات لالقاء المواعظ، كما كان الاب المدير يعطى درسا جماعيا للطلاب بين حين وآخر لتدريبهم على ذلك . رابعا : كانت الادارة بين حين وآخر تهيء بعض العلماء والاساتذة لزيارة المدرسة والاجتماع الى الطلاب بغية القاء المحاضرات ، من ذلك اتذكر ان العلامة الكبير، والاديب السرياني المعروف الارخدياقون نعمة الله دنو زار الاكليريكية مرارا والقى ثلاث محاضرات الاولى في موضوع قواعد اللغة السريانية سيا ما يخص بالتركيخ والتقشية ، والثانية في دحض معتقد السبتية ، والثالثة في علم الوعظ. كما اتذكر ان الاستاذ ابراهيم الخوري كان يحضر بعض الاساتذة الجامعيين من العراق وخارجه لالقاء بعض المحاضرات في اللغة العربية. خامسا: قامت الاكليريكية بتأدية تمثيليتين الاولى في موضوع ميلاد السيد المسيح ، والثانية تاريخية بعنوان ثاودورة الملكة السريانية الرهاوية . سادسا : كانت الادارة تنظم بعض السفرات والرحلات خلال ايام العطل للترفيه عن النفس ، وعلى الاغلب كانت تركز هذه الرحلات الى الاماكن التاريخية الآثارية ، كدير المعلق في أسكي موصل ـ سنجار ، ودير مار دانيال في جبل عين الصفراء ـ برطلي ، ودير مار جنام الشهيد في قره قوش وديرمار متى المعروف ، وذلك لتعميق عجبة التراث في نفس الطلاب وتذكيرهم بحياة التقوى والقداسة التي كان يحياها ساكنو تلك الاديرة .

الى جانب ذلك كانت الادارة تروض الطلبة على القيام ببعض الاعمال واداء بعض الخدمات داخل المدرسة ، كالعمل في الحديقة ، والبستان ، وتنظيف الغرف ، والكنيسة . لم يكن للاب المدير من يقوم بخدمته الخاصة ، فكان عندما يحتاج الى شيء ما يقرع جرسا ، فيهرع اليه احد الطلبة ليقدم له الخدمة المطلوبة .

كانت المدرسة تعطل ايام الآحاد والاعياد ، واشهر الصيف ، ويقضي الطلبة العراقيون عطلة عيدي الميلاد والقيامة عند ذويهم وكذلك العطلة الصيفية . بقي ان نقول ان الطلاب كافة كانوا يرتدون زيّا موحّدا هو الثوب الاسود .

هذه جولة عامة حولة النشاطات الثقافية والروحية في الاكليريكية ، وبامكاننا ان نطلق على هذه الفترة الواقعة مابين ١٩٤٥ ـ ١٩٥٢ عصرا ذهبيا للاكليريكية ، وهو عهد الاب بولس بهنام .

هكذا عاش الاب بولس هذه الفترة كاتبا ، اديبا ، صحفيا ، واعظا ، خطيبا ، مديرا ، معلما ، مربيا ، وأخذت شهرته تمتد وتتوسع باستمرار وبدون توقف حتى طبّقت الأوساط السريانية في العالم كافة ، فلا من يضاهيه ولا من يبزّه لا في الحدباء ولا في أي مكان آخر . فقد أضحى نجم السريان المتألق لا بل منارة من منائر السريان تبعث الأنوار هنا وهناك . وأضحت شخصيته سحراً ينفذ إلى القلوب ويملأ المشاعر والاحاسيس حبا خالدا وهو برتبة راهب كاهن لم يتسلم بعد مركز الزعامة في الكنيسة ولم يتول فيها موقع القيادة . تعلقت به قلوب السريان تعلقاً شديداً ، فكان اسمه على كل شفة ولسان ، وهذه الفترة كانت قمة الشهرة تعلقاً شديداً ، فكان اسمه على كل شفة ولسان ، وهذه الفترة كانت قمة الشهرة



تلامذته: قداسة البطريرك زكا الأول عيواص

واصحاب النيافة : ١ ـ مار ملاطبوس برنابا مطران محص وحماه وتوابعها . ٢ ـ مار ديونيسيوس بهنام ججاوي النائب البطريركي في القدس . ٣ ـ مار ديوسقورس لوقا شعيا مطران دير مار متى . ٤ ـ مار اثناسيوس افرام برصوم مطران بيروت . ٥ ـ مار طيمثاوس افرام عبودي النائب البطريركي في المملكة المتحدة . ٢ ـ غريغوريوس صليبا شمعون مطران الموصل . ٧ ـ سويريوس حاوا مطران بغداد والبصرة . ٨ ـ فيلكسينوس متى شمعون مطران المؤسسات البطريركية ـ لبنان ٩ ـ سويريوس اسحق ساكا المعاون البطريركي بدمشق . ١٠ ـ كريسوستوموس موسى سلامة مطران الكرازة في البرازيل . ١١ ـ الخوري بطرس الشياس توما ـ عيان . ١٢ ـ الخوري برصوم الشياس يوسف ـ حلب . بطرس الشياس توما ـ عيان . ١٢ ـ الخوري اسحق منصور ـ الموصل . ١٣ ـ الخوري توما صوفيا ـ بغداد . ١٦ ـ القس يعقوب يوسف ـ بيت لحم . ١٥ ـ القس يوسف ـ بيت لحم . القس يوسف سعيد ـ السويد . ١٩ ـ القس يعقوب عبد ـ السويد . ١٩ ـ القس جنام اسحق ـ الجسكة . ٢٠ ـ القس حنا الياس ـ برطلة .

كلمة لا بد منها: ان الذين عنوا بتراجم علمائنا السريان وآبائنا لم يتطرقوا الى كافة مرافق حياتهم ، بل اكتفوا بسرد الحياة التقليدية والاشارة الى الآثار العلمية والادبية ، والاشادة بالاعمال العمرانية الادارية ، دون الاحاطة الكافية بجوانب حياته الخاصة .

والفنا ايضا ان ندرج حياتهم مقتصرين على الايجابيات دون التعرض لشيء من السلبيات ، والانكى ان شعبنا اعتاد ان يطلق على بعضهم صفات مثالية كالقداسة والفضيلة ، والتقوى ، والورع الخ وقد يكونون بعيدين عن كل هذه الصفات بعدا شاسعا ، ذلك ان هذا الشعب له مقايسة التقليدية والعاطفية ، ويبني احكامه على المظاهر الخارجية «الفريسية» .

ان ما يرفع من قيمة الانسان ليس مدحه فقط مذا اذا كان المدح عن صدق وحق لا عن مجاملة ونفاق مبل النقد النزيه ايضا ، وفي ضوء المدح والنقد

تتضح قيمة الرجال وقيمة اعمالهم ، والمؤرخ الناجح هو الذي يؤسس احكامه على هذين الأمرين ، وهو الذي يملك بجرأة ابداء الرأي ، فمن كان كذلك لا يمكن ان تخطىء فراسته ولا يخيب تقديره .

ان تقديم الصفات المشرقة للمرء ، وتجنب السلبيات ، والتغاضي عن هفواته يكون ذلك نقصا في التاريخ . لان التاريخ الصحيح الكامل لا يقوم على الصفحات المشرقة وحدها بل على الصفحات القاتمة ايضا .

نحن تحدثنا عن الاب بولس بهنام من نواح عديدة ، وسوف نتحدث عنه في الصفحات القادمة غير اننا لا بدّ لنا ان نقول انه لم يكن موفقاً في حياته الادارية ، لانه لم يخلق «للادارة» ولم يعدّ ذاته ليكون رجل ادارة ، فلم يكن له خبرة كافية في تصريف الامور ، ولا معرفة عميقة بمثل هذه الشؤون . انما خلق ليكون «عالما» وعالما فقط .

مرة حضر الى مكتبه في بغداد امرأتان اختلفتا على حدود مقبرة في بغداد الجديدة ، وطلبتا اليه الفصل بينها ، فلم يستطع ان يزيل الخلاف ، ولا ان يستوعب الموضوع بدقة ، فحوّل امرهما الى احد الكهنة ، واتذكر وجه اليها نصحا قائها على الفكر لانه من رجال الفكر ، فقال لهما «اختي ان الناس يختلفون على البساتين والزهور لا على المقابر والقبور» فلم تستوعب الامرأتان ذلك . فاجابت احداهن قائلة «لا نفهم ماذا تقول» .

#### في ابرشية الموصل<sup>(۱)</sup> (۲)

#### غريغوريوس بولس بهنام مطران الموصل ١٩٥٢ - ١٩٥٩

امتداد الشهرة

في عام ١٩٥١ انتقل المرحوم اثناسيوس توما قصير مطران ابرشية الموصل الى جوار ربه ، بعد ان خدم الرتبة الاسقفية ثلاثا واربعين سنة بجد وحيوية ونشاط ، وبذلك شغر كرسي الابرشية . فتوجهت انظار ابناء الابرشية الى الاب بولس بهنام ليكون مطرانا لابرشيتهم ، ورفعوا التهاسا الى المثلث الرحمة البطريرك افرام الاول برصوم مطالبين اياه ليرسم لهم الاب بولس مطرانا للابرشية ، فلبى البطريرك طلبهم ، فعينه اولا في عام ١٩٥١ نائبا بطريركيا في الابرشية وقلده الصليب المقدس . وفي ٦ نيسان ١٩٥١ رسمه مطرانا في كاتدرائية ام الزنار بحمص في حفلة رائعة جدا وسهاه «غريغوريوس» ، وجرى له استقبال حافل لدى عودته الى ابرشيته .

صرف غريغوريوس بولس بهنام سبع سنوات من ٩٥٢ ـ ٩٥٩ في ابرشيته ، هادئا مطمئنا ، يقوم بخدماته الاسقفية بشكل تقليدي . وحيث انه «لم يخلق للادارة» فقد جابه بعض المشاكل الملية والكنسية ، وهذا امر بديهي ، فلكل مطران في ابرشيته مشاكله وهمومه .

<sup>(</sup>٢٠) عن تاريخ هذه الابرشية راجع كتاب ابرشية الموصل السريانية للمطران صليبا مطران ابرشية الموصل، مطبعة شفيق ـ بغداد ١٩٨٤، يقع في ٢٥٤ صفحة.

<sup>(</sup>٢١) انظر تاريخ حياته : مجلة لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ ـ ص ٣٣ ـ ٣٤ .



في الفترة الواقعة مابين ١٩٤٦ - ١٩٥٢ كان المطران بولس مديرا للمدرسة الاكليريكية برتبة أب كاهن كما اسلفنا . اتذكر ان حدثا جرى في تلك الأونة ، جديرا بالتسجيل للتاريخ وللفائدة : في احد الايام قرع جرس المدرسة في وقت غير اعتيادي ، ولما دار السؤال بين الطلبة عن السبب قال لهم الناظر : الأب المدير امر ان نجتمع في القاعة . فاجتمع الطلبة ، وقدم الأب بولس من مكتبه يرافقه الربان عبد الاحد توما . وكان الاب المدير منفعلا جدا ، ومتأثرا كثيرا ، فقال لنا «اليوم كنا ونيافة المطران توما قصير ، والارخدياقون نعمة الله دنو وبعض افراد الطائفة في دار السيد يونان برصوم شقيق سيدنا البطريرك افرام الاول ، وطلب الارخدياقون من المطران ان يحتفل الراهب عبد الاحد في الاحد القادم باقامة القداس الالهي في كنيسة مار توما بالموصل ، فاجاب نيافة المطران لا استطيع ان ابت في الامر الآن ، لانه دور القس الفلاني فاذا وافق القس فلا مانع من ذلك» واستطرد الاب المدير قائلا ومنفعلا بصورة اشد من قبل «اذا اصبحتم في المستقبل مطارنة وظهر عندكم قسس لا يطيعون اوامركم ، انزعوا (الفير)(٢١) من رؤوسهم»، مرت أيام واعوام واذا بالاب بولس يصبح مطرانا لابرشية الموصل وهنا نلاقى حدثا آخر يرتبط بالاول ، اتذكر جيدا ، كان المطران بولس صباح الاحد يستعدّ لاقامة القداس في كنيسة مار توما بالموصل ، فناداني وقال لي : اذهب وقل للقس الفلاني وهو نفس القس الذي سبق ذكره ، اذا لا تعانق الشماس الفلاني المتواجد الآن في المذبح وتصالحه ، لا يحق لك ان ترقى درجة المذبح وتقدس . فذهبت وابلغت اليه الامر ، غير ان القس انفعل جدا ، ورفع صوته في المذبح على مسمع من المطران قائلا بلهجة غير منتظمة «لا أتصالح معه» وسوف اقدّس مها كلف الامر. هذا الحادث ذكرته لسبين ، اولا: ان الامور في كنيستنا هكذا تجري ، لا نظام يربطنا ولا قانون نسترشد به . ثانيا : الفارق الشاسع ما بين الشيء النظري ، والشيء العملي ، ما بين مطران شيخ بلغ الواحدة والثمانين من العمر صرف منها نصف قرن كامل في الحياة الكهنوتية ، مشبعا بالخبرة والتجارب ، وراهب شاب في الثلاثين من عمره اوغل في الفكر الفلسفي بعمق ،

<sup>(</sup>٢٢) الفير هو ما يضعه القس على رأسه لدى خدمته القداس وسائر الاسرار الكنسية .



غريغوريوس بولس بهنام مطران الموصل

واحاط بمختلف اضرب المعرفة ، وتميّز بالذكاء الخارق ، بيد انه لم يتلق الحروف الهجائية في «الادارة» بعد .

لا اريد ان استرسل في طرح وقائع وغاذج مثل هذه وهي كثيرة ، كما لا ابغى ان اتطرق الى ما عانى في ابرشيته من امور هي «طبيعية» بالنسبة لكل مطران كما قلت سابقا . اكتفى ان اشير الى امر واحد فقط وهو : انه كان شديد الانفعال جدا عندما كان يصطدم بمشكل او يجابه امرا مزعجا ، ولئن كان ذلك بسيطا وتافها لقد كانت «حوصلته ضيقة» لا يملك قوة المجابهة ، ولا القدرة على المصارعة ، اما «السفاهة» فلم ترد في معجمه ، فكان في مثل هذه الحالة يستسلم للوحدة ، ويلجأ الى الخلوة ، ويغرق في بحر التأملات ، والسيكارة لا تفارقه ابدا ففيها كان يجد منفذا ليفرج عن همومه ، ويزيح كابوس الألم من صدره . وبالرغم من هذا كله لقد كان بينه وبين رعيته رابطة وثيقة ، قوية العرى ، متينة الاواصر ، احبّها من كل قلبه ، واحبته حبا خالدا . يوم كان يرتجل مواعظه الاخاذة كان المؤمنون يتزاحمون في الكنائس للاستهاع اليه ، فكان في قلب كل فرد من ابناء رعیته ، وعلی شفتی کل من یحب کنیسته ، کها لم یخل من کان یرجمه وهم قلة «الويل لكم اذا قال فيكم جميع الناس حسنا» اتذكر مرة: ان المطران بولس كان يجري مراسيم حفلة تغسيل ارجل التلاميذ في كنيسة القلعة بالموصل وفي يوم خميس الاسرار، وكانت الكنيسة مكتظة بالمؤمنين القي خلالها كلمة رائعة شيقة كعادته وكاسلوبه تحت عنوان «انتم كلكم انقياء ولكن ليس كلكم» ولدى الانتهاء من الاحتفال والصلاة ، خرج الى باحة الكنيسة فصافحه الاستاذ توفيق عسكر وقال له «انظر كل هؤلاء الناس هم ملتفون حولك ويحبونك ، لا تقلق كلنا معك» صرف غريغوريوس بولس سبع سنوات في خدمة ابرشيته هادئا ، مطمئنا ، بالرغم من كل ذلك ، يقوم بخدماته الاسقفية بشكل تقليدي . ومن اجل اعماله انه جدّد مبنى دار مطرانية الموصل واهتم بانشاء عمارة المدرسة الاكليريكية الملاصقة لكنيسة الطاهرة الخارجية وسجّل بالطابو ارض وقف الطاهرة الخارجية بعد ان حصل على قرار من محكمة التمييز العراقية ، يعاونه في ذلك المرحوم الاستاذ جرجيس سرسم المحامى . كما اهتم ببناء كنيسة مار افرام في كركوك .

اما في حقل الفكر، وميدان الثقافة، لم ينفك يواصل اعماله الفكرية الثقافية حتى بلغ الاوج، وهو الذي خلق للفكر والعلم. فأصدر مجموعة من المؤلفات نذكرها الآن، ثم نأتي الى تحليل محتوياتها في الصفحات القادمة. ١ ـ تحقيقات تاريخية لغوية في حقل اللغات السامية ردا على الاب مرمرجي حول كتابه «معجميات عربية سامية». ٢ ـ رواية ثاودورة. ٣ ـ الفلسفة المشائية . ٤ ـ العلاقات الجوهرية بين اللغتين السريانية والعربية . ٥ ـ نفحات الخزام او حياة البطريرك افرام . ٦ ـ ادب الرسالة عند السريان.

وبحثا عن المزيد من العلم ، وسعيا وراء الفكر ، فقد سافر الى الولايات المتحدة الامريكية عام ١٩٥٩ ، حيث صرف في السميناري المتحد في نيويورك سنة دراسية ، اطلع خلالها على الفكر اللاهوي لدى الغربيين ، وغى قابلياته باللغة الانكليزية . وفي عودته الى مقر ابرشيته في الموصل عرج على بعض البلاد الغربية حيث امضى ثلاثة اشهر بين المكتبات والمؤسسات الدينية .

ويبدو انه جنى فوائد جمة من دراسته في نيويورك واطلاعه على المكتبات في الغرب، ذلك انه كان في الماضي يعتمد على مصادر سريانية وعربية فقط في ابحاثه. اما بعد عودته من اميركا والغرب، فاخذ يعتمد على مصادر اجنبية كما يظهر ذلك من كتابيه الايثيقون، واحيقار. كما ان رحلته الثانية الى الغرب في حزيران ١٩٦٥ كان لها الاثر البالغ في تطلعاته الفكرية كما سنقف عليه.



# السنوات العشر الأخيرة المطران المنتدب في القدس المطران المنتدب في القدس ١٩٦٢ ـ ١٩٦٢

مطران أبرشية بغداد والبصرة

#### «رجل آلام وأوجاع»

كان العقد الخامس من حياة نابغة السريان حياة نغص وغصص ، وكانت سنوه الاخيرة مليئة بالمآسي والمزعجات فقد عصر عناقيد افراحه في الماضي فملأ كؤوساً من خمرة الألم ، واختلست الأيام النوم من عينيه ، سببها اناس نضبت نفوسهم من الرأفة ، وخلت من خشية الله ، اخذوا يدورون في الظلام لينتزعوا ابتساماته ، ويختلسوا سعادته ، وينهبوا مالديه من مسرات الحياة ، ليشبعوا بها نهم شهواتهم ، ويتمموا بها نقصهم . لا بل كان «رجل آلام وأوجاع» سيّها الفترة الواقعة مابين ١٩٥٩ ـ ١٩٦٢ . اما هو فقد عاقب اولئك بصمته وآلامه (وكشاة تساق الى الذبح لم يفتح فاه)

ونحن لا نستطيع ان نسترسل في الحديث عن هذه الناحية دون تشخيص مصادر آلامه واوجاعه ، لذلك لا بدّ من تسجيل مايلي للحقيقة والتاريخ .

في ١٤ تموز عام ١٩٥٨ تغيّر نظام الحكم في العراق من ملكي الى جمهوري ، وللفور ظهر على الساحة السياسية أحزاب عديدة متباينة الاهداف . واخذ كل حزب يبذل كل مافي وسعه لاستقطاب المواطنين الى اعتناق مبادئه وتبني شعاراته ، وجرّبوا ان يطبقوا هذا على رجال الدين ايضا ككسب سياسي او كدعاية

على الأقل . وحدث ان مجموعة من «انصار السلام» او فئة من «الحزب الشيوعي» طلبت الى المطران بولس القاء كلمة في جامع النبي شيت في الموصل ، مستغلين مركزه كرجل دين بارز في المدينة وكخطيب بليغ يسحر الناس سحرا ، فلبى طلبهم سواء بارادته ام بغير ارادته ، والقى كلمة توجيهية ركّز فيها على وجوب تمتين اواصر الاخوة الاسلامية المسيحية ، وحتّ على التمسك بالوحدة الوطنية بين كافة ابناء الشعب ، ختمها بالصلاة الى الله عزّ وجل ، لينشر السلام بين العباد ، ويوفر الأمن والاستقرار في البلاد .

من هذا الخطاب ومن مواقف اخرى شبيهة به ، استغل بعض المغرضين الفرصة للايقاع به ، ونسبوا اليه زورا وافكا عقيدة سياسية وهي «اعتناقه مبادىء الحزب الشيوعي» .

كان المطران بولس بعيدا عن السياسة بعد السياء عن الارض ، ادخل قفص الاتهام ، وهو بريء براءة الذئب من دم يوسف ، فهو لم يعتنق اية عقيدة سياسية ، ولم ينتم الى اي حزب من الاحزاب . ويطبق عليه ماجاء في رسالة وجهها العلامة احمد تيمور باشا الى محمد عبده عام ١٩٢٣ جاء فيها «يعلم سيدي الاخ اني لا أعرف من السياسة إلا مادة ساس يسوس التي اراها في المعاجم فاذا ذكرت الحكومة بخير او بشر فانما اذكرها من الوجهة العلمية فقط» .

هكذا كان المطران بولس ، وهكذا كان آباؤنا السريان ، وهكذا يجب ان يكون كل رجل دين في الكنيسة السريانية .

وقد كتب المطران بولس مقالا في مجلة الجامعة السريانية الصادرة في بوينس أيرس في الارجنتين رافعا رأسه عاليا بشموخ واباء ، وبكبرياء متواضعة ، ناقضا ما الصق به من الاتهام ننشره للحقيقة والتاريخ .

#### هل اعتنق مطران الحدباء المذهب الشيوعي ؟ كلا!

عزيزنا الروحي فريد الياس نزها . . . بعد الدعاء والسلام بالرب :







حفلة سبت النور لعام ۱۹۹۲ القادس

أمامي الآن «ملحق ثان» «تموز ـ كانون الاول سنة ١٩٦٠ لمجلة الجامعة السريانية» استغربت جداً بما ورد في الصفحة الاخيرة من هذا الـ «ملحق» من تساؤل غريب رهيب «هل اعتنق مطران الحدباء . . . ؟» وزاد استغرابي قولكم : «هذا ماغي الينا من مصادر موثوقة» وكنت ارغب الترفع عن الاجابة على تخرص تلك المصادر ولكن تنويراً للرأي العام ودفعاً للشكوك أقول آملاً نشر كلمتي هذه في اول عدد يصدر من الجامعة السريانية ولكم الشكر الجزيل .

عجيبة هي حقاً تلك «المصادر الموثوقة» لا «الموثوق بها» فاين ضمير مصدريها واين الوجدان الانساني عند اصحاب تلك المصادر الموبوءة القذرة ؟ انني أتحداهم بشدّة واستنكر كل ما تخرّصوا به كل الاستنكار وأطالبهم امام الله ـ اذا كانوا يعتقدون بوجود الله ـ وامام الناس جميعاً اذا كان لهم حياء ويخجلون من الناس وامام التاريخ ان كانوا يفهمون معنى التاريخ . نعم أطالبهم ان يوردوا ولو كلمة واحدة او جملة واحدة في كل ما كتبت ونشرت وخطبت وعلمت منذ دخلت معترك الجهاد والى هذه اللحظة مما يدل ولو من طرفٍ خفي الى مابه يتخرصون او يشير ولو اشارة بسيطة الى ما به يأفكون والا كانوا من الكذبة المجرمين الذين لا يستحقون الإعتبار وجل مايكن ان يُقال فيهم : «كُلُّ إناءٍ بما فيه ينضح» .

اذا مات ضمير الانسان فانه قادر ان يتخرص بما شاء . واعظم برهان على موت ضمير اصحاب تلك المصادر أن يرموا حبراً مثلي خدم حق الله بمؤلفاته وكتاباته وخطبه وتعاليمه منذ مطلع شبابه والى الآن وأفنى زهرة حياته في تزييف اعداء الكنيسة السريانية الأرثوذكسية ولم يزل وسيبقى الى منتهى الحياة مجاهداً في هذا السبيل . ألا بئس ما به يأفكون وسحقاً لما به يتخرصون . انهم عميان الى الحق لا ينظرون . انهم يكذبون ويرجفون ويرغبون الاساءة الى شخص لم يُبدِ الاساءة الى اي بشر في الكون . ومثلهم لا يُقال لهم الا ماأعلنه النبي إرميا : الويل للذين يقولون للخير شراً وللشر خيراً للنور ظلاماً وللظلام نوراً» .

ان «نحلتي» أيها العزيز هي نحلة الآباء القديسين الذي حملت لواءهم عالياً منذ الطفولة والى هذه اللحظة وسأبقى حاملا هذا اللواء بمعونة الله ولم احد ولن

احيد قيد شعرة عما شربته من ينابيعهم المقدسة النقية . واني اسأل الله ان يعطي في العمر فسحة لتظهر غداً وفي القريب العاجل إن شاء الله «دائرة المعارف السريانية» من قلمي وحدي لتكون خاتمة المطاف لجهادي في سبيل الكنيسة السريانية والعقيدة الأرثوذكسية .

أنا اعلم ان مثل هذه الأعمال تقضُّ مضاجعهم لأنهم لا يريدون خير الأمة والكنيسة بل يحاولون ان يُطفئوا النور بافواههم القذرة . ولكن ساءَ فألهم فان «النور يضيء في الظلمة والظلمة لم تدركه» . انهم يختلقون الأكاذيب ويبتكرون الافتراءات الفارغة التي لا تقوم على برهان والتي لا حقيقة لها خارجاً عن أدمغتهم المعفنة وقلوبهم المريضة المليئة بالحسد الأسود والحقد المظلم ألا بئس ما يفعلون .

انصحوا اصحاب تلك المصادر ان يثوبوا الى رشدهم فيكفيهم خزياً وعاراً أنهم من الكذب لا يخجلون . انصحوهم ان يعودوا الى اوكارهم المظلمة ويكفوا الناس الابرياء شرَّ طواياهم وخبث نواياهم وإلا كانوا هم المسؤولين عن شرهم . وليعلموا ان «مطران الحدباء» ليس عديم الحجة أو قاصر التعبير ولكنه يربأ بنفسه من نشر المخازي بل يربأ بقلمه النقي ان يكون هذا شأنه فانه خلق لكتابة ما يُفيد فقط . قولوا لهم ألا يتعبوا نفوسهم بالصاق التهم الباطلة بالأبرياء . انصحوهم ألا يحاولوا اطفاء نور أوقده الله . انهم ضالون ومضللون . فكل ظلمات العالم لا تقوى على إطفاء شمعة واحدة صغيرة . قولوا لهم هاتوا براهينكم ان كنتم صادقين والا اخرسوا اسكتوا سدوا أفواهكم القذرة والا سددناها بالحجارة والطين واذا قلنا فعلنا .

قولوا لتلك الخفافيش امكثي في جحورك المظلمة ولا تحاولي الخروج الى النور . وطوطي في غياهب الظلام ما شئت ان توطوطي . فان أبناء النور أسمى من أن يأبهوا لتلك الوطوطات .

قولوا لتلك الضفادع الحقيرة امكثي في مستنقعاتك القذرة ولا تخرجي فان بلابل الجداول الصافية والينابيع العذبة أرفع من ان تهتم بنقيقِ الضفادع. ان الذي يرمي المؤمنين الأبرياء بالإلحاد لهو شر الملحدين. والذي يتهم الروحانيين بالمادية لهو شر الكفرة المارقين. والذي يرسل الكلام الفارغ على عواهنه بدون دليل لهو اخبث طويَّة من الكتبة والفريسيين.

اني متأكد ان اصحاب تلك «المصادر» الكاذبة ليسوا من الغرباء وان كانوا غرباء عن الحق وليسوا من البعيدين وان كانوا بعيدين عن روح المسيح بعيدين عن الضمير والانسانية.

قولوا لهم ـ ان كانوا من لابسي ثياب الحملان ـ ألا اخلعوا هذه الثياب لأنها ليست لكم ولستم لها . ويحكم دنّستموها بأقذاركم . اخلعوها واذهبوا الى الغابات . ولكني متأكد ان الوحوش ستطردكم لأنها اكثر منكم ذِمة وأعمق وجداناً واطهر ذيلاً . وأما اذا كانوا من الذئاب المتوحشة فقولوا لهم مكانكم !! هناك العصا تهشم اسنانكم وتكسر أضراسكم وتحطم رؤوسكم بما فيها من الاوهام والاقذار . والويل ثم الويل لكم .

لا اعتقدني ألام على هذه اللهجة وان كان قلمي لم يجر بها من قبل. فإن ملفاننا العظيم مار افرام علمنا قائلاً:

## roon med Lacellal seix deiles ècen

واختم هذه الكلمة هاتفاً مع الرسول بولس) «مع المسيح صُلبتُ لأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في و «من يستطيع ان يفصلني عن محبة المسيح أشِدَّة أم ضِيق أم المسيح أم ضرب أم موت ؟ . . إنني واثق ان لا شدة ولا ضيق ولا اضطهاد ولا عري فاضح ولا جوع قاتل ولا خليقة حاضرة او مقبلة ولا عُلو ولا عُمق يستطيع ان يفصلني عن محبة الله بيسوع المسيح » .

بفداد ۳۰ - ۳ - ۱۹۶۱

المتأسف جداً المطران غريغوريوس بولس بهنام

أعود فأقول: ان الدين المسيحي يفرض على من ينخرط في سلك الكهنوت ويصبح رجل دين، ان يكون مواطنا صالحا، ومن الصفات الدينية والاخلاقية التي يجب ان تلازم الرجل الدين «الوطنية الصادقة العملية». ونحن نفرق مابين السياسة والوطنية، ففي عرف المسيحية لا يجوز لرجل الدين ان ينتمي الى حزب سياسي معين، ولا يحمل عقيدة سياسية خاصة، قد يحق له ان يؤيد عقيدة سياسية ولكن دون ان ينتمي . بل يبقى منصرفا الى واجباته الدينية فقط. ومن واجباته الدينية خدمة بلده والاخلاص لوطنه، والدعاء والصلاة من اجل حفظه بامن وسلام، والعمل على توفر الوحدة الوطنية، ونشر المحبة بين المواطنين كافة على اختلاف اديانهم ومذاهبهم.

كان قديما يكتب على واجهة جامعات الاندلس لدى العرب: دعائم الدنيا اربع ١ - علم الحكماء ٢ - عدالة العظماء ٣ - صلوات الابرار ٤ - اقدام الشجعان. اي العلم، والدين والسياسة، والشجاعة.

ان الوقائع والاحداث سياسية كانت ام اجتماعية ام حضارية تشغل الناس جميعا من كل الاصناف وعلى المستويات كافة فلا يستطيع الانسان ان يعيش عنها بمنأى ، او ان يكون منها في عزلة . ولكن لكل موقفه المناسب وما ينسجم ومكانته . وان رجل الدين لا يجوز ان يقف موقف المتفرج بل ان يسهم ويتفاعل مع الاحداث في البلد متمشيا وما يتلاءم وخطّه الديني وشعاره الروحي اعني مركزا على مجبة الوطن بصدق وبشكل عملي .

وفي تاريخ كنيستنا السريانية الارثوذكسية اروع الامثلة على ذلك: منها اولا: اطلق السريان على الخليفة الثاني عمر لفظة «فاروق» وان كلمة «فاروق» في العرف المسيحي ومفهوم الانجيل هو السيد المسيح المخلص الفادي. وفاروق لفظة سريانية تعني منقذ او محرّر. جاء في مصحف الناموس للروم في فصل «حقوق الله» «هكذا يقول سيدنا المسيح ووسيطنا وفاروقنا» وقال البيروني «وكالفاروقة وتفسيرها النجاة» (البيروني ص ٢١١) والكلمة سريانية عن صن عن اسم فاعل من فعل عن الله من فعل من الذي يعني فصل ، خلص ، وجذا جاء الفاروق في فعل على من فعل على من فعل على من فعل على من فعل من فعل من فعل من فعل ، خلص ، وجذا جاء الفاروق في

عرفنا . اما فعل فرق العربي فلا يتناول معنى خلص ونجا . والمصدر من عن عن عن عن عن عن ونجاة . من عن عن عن عن عن عن القرآن الكريم في سورة الانفال «ان تتقوا الله يجعل لكم فرقانا» فشرحه ابن السعيد بقوله الفرقان : النصر على الاعداء ، وكذلك شرح ابن دريد قول القرآن «يوم الفرقان» يوم النصر اخذا عن السريانية (اغناطيوس افرام برصوم : الالفاظ السريانية ص ١٣٠ - ١٣١

اما المناسبة التي دعت السريان ان يطلقوا على عمر هذه الصفة هو التدليل على وطنيتهم ، ذلك ان السريان في بلاد سوريا والعراق وغيرهما من البلدان كانوا قد ذاقوا الأمرين من الروم البيزنطيين لمخالفتهم اياهم بالمعتقد الديني المسيحي . فنفوا اساقفتهم ، وطرحوا مطارنتهم في السجون ، واضطهدوا رؤساءهم الروحيين ، وراح من الشعب آلاف الضحايا ، فلما قدم العرب المسلمون بقيادة عمر وقضوا على الروم والفرس بنصر مبين ، تهلل السريان واستبشر وا خيرا بمقدم العرب واطلقوا على عمر لفظة «فاروق» اي محرّر ومخلص لانه انقذهم من الروم وحررهم من نير الفرس .

ثانيا: من الثابت ان التغالبة عرب مسيحيون من اتباع الكنيسة السريانية ، ويحدثنا الطبري وغيره من مؤرخي المسلمين عن انضهام العرب التغالبة الى الجيوش العربية الفاتحة تحت امرة المثنى بن حارثة ، وقال التغالبة وغيرهم من القبائل العربية النصرانية حين نزول العرب بالعجم «نقاتل مع قومنا» (۱۰) ثم يسترسل الطبري بالحديث عن سير المعركة الفاصلة بين العرب والفرس ، وعن دور التغالبة المسيحيين الارثوذكسيين الى ان يقول «وقتل غلام من التغلبيين نصراني مهران المسيحيين الارثوذكسيان على فرسه فجعل المثنى سلبه لصاحب خيله (۱۳) قتل الغلام التغلبي مهران المرزبان وجاء ينشد

انا الفتى التغلبي انا قتلت المرزبان

<sup>(</sup>٢٥) الطبري: تاريخ الامم والملوك مج ٣ ص ٧ مطبعة الاستقامة بالقاهرة ١٩٣٩، ومج ٢ ص ٦٤٨ (٢٥) نفس المصدر مج ٢ ص ٦٤٩

ثالثا: كان البطاركة والاساقفة دوما في خدمة السلطات العربية ، فالتاريخ يحدثنا ان الخليفة العباسي المأمون انتدب البطريرك ديونيسيوس التلمحري ٨١٨ ـ ٨٤٥ الى مهمة وطنية في مصر ، فنهض بها بنجاح . كما يخبرنا التاريخ ايضا ان جمال الدين وزير الموصل اوفد المفريان اغناطيوس الثاني لعازر ١١٤٣ ـ ١١٦٤ الى جورجي ملك الكرج عام ١١٦١ م ليطلب منه الافراج عن الاسرى العرب المسلمين ، وقد رافق المفريان وفد من الاسلام . ونقد ملك الكرجيين رغبة المفريان واطلق الاسرى .

رابعا: واما عن مواقف البطريرك افرام برصوم فحدث ولا حرج ، فقد كان قطبا من اقطاب الحركة الوطنية في سورية ومن رواد العروبة ، وكان متعصبا للشرق العربي واللغة العربية والفكر العربي ، فاذا زاره احد المستشرقين واشتم منه رائحة من غرور او كبرياء او قلة انصاف هبّ يدافع عن بني قومه يقول «اذا كان لكم فضل التنقيب والكشف بحكم ما تملكون من ثروات فهذا لا يعني انكم صرتم اساتذتنا . . . . نحن أدرى بأسرار لغتنا وادبنا وتاريخنا وستظل روحانية الشرق العريقة منهلكم النمير الذي تنشده نفوسكم الجافة الظمأى . (۲۷)

وفي عام ١٩١٩ عندما انتدبه البطريرك الياس لحضور مؤتمر السلام في باريس القى كلمة اكد فيها ان العرب عرب سواء كانوا مسلمين او مسيحيين واشاد بمآثر العرب الابطال المجاهدين ، وذكّرهم ان للعرب حقا مقدسا في الحرية والاستقلال وفي حياة الكرامة لكونهم امة عظيمة لها تاريخها الخالد ، وما انهى كلامه حتى هتف زملاؤه العرب المسلمون قائلين «انك يا سيدي لمطران العروبة»

لقد ظهر البطريرك افرام على مسرح التاريخ لا كرجل دين فقط بل كرجل وطنية لما وقعت كارثة فلسطين واهينت كرامة الوطن العربي في الصميم كان البطريرك افرام في طليعة الثائرين ضد ذلك التدبير الاستعاري الذي شوّه تاريخ هذه المنطقة العربية . (٢٨)

<sup>(</sup>۲۷) نفحات الخزام ص ۹ المقدمة لنظير زيتون

<sup>(</sup>۲۸) نفحات لخزام ص ۲۷ وص ۱ ـ ۲ راجع ایضا من ص ۱۹۲ ـ ۲۰۲

وطنية المطران بولس: كما قلنا سابقا لم يكن المطران بولس من رجال السياسة بل كان الرجل الوطني الذي احبّ امته العربية حبا كبيرا وخدم اللغة العربية بقلمه ولسانه كما سيأتي تفصيل ذلك ، ومن مواقفه الوطنية : استبساله في تأييد عروبة فلسطين ، كان قد وضع رسالة تاريخية ضافية ايّد فيها بالدليل القاطع عروبة فلسطين منذ فجر تاريخها ورفعها الى البطريرك افرام ليقول كلمته فيها قبل نشرها . وبعد ان قرأها البطريرك افرام قال له انك يا بني تضرب على حديد بارد لان المستعمرين لا يفهمون لغة التاريخ ، ولا يلتفتون الى صرخات الحق ، والقوم ماضون في باطلهم وضلالهم . فاذا كنت تملك جيشا ومدفعا تقدم الى فلسطين لانقاذها»(٢٠) .

وكان المطران بولس رحمه الله قبل وفاته بمدة وجيزة وجّه خطابا وطنيا جريئا من اذاعة بغداد تحت عنوان «فدائي» جاء فيه «دخلت اروقة الامم المتحدة في نيويورك فرأيت الحق الفلسطيني العربي محمولا على النعش» واستغرق الخطاب اكثر من نصف ساعة ويسرني ان اسجل بعض ماجاء فيه نقلا عن الخطاب التأبيني الذي وضعه نيافة مار ملاطيوس برنابا مطران حمص وحماه «كيف تريد ان يكون الفدائي ذلك الرجل الذي يجد بيته وقد اصبح انقاضا مبعثرة هنا وهناك ؟! وزوجته واولاده يقفون في العراء حفاة عراة يأوون الى خيام تلعب فيها الرياح ؟! كيف تريده ان يكون؟ اتريده ان يقف مكتوف اليدين؟ لا والف لا ، لكنه كيف تريده ان يكون؟ العدو الصهيوني ليعيد بلاده الى اهله وابناء وطنه» .

\*\*\*

قد يخيّل للقارىء اننا خرجنا عن الموضوع ، وابتعدنا كثيرا عن البحث ، ولكن الامر هو العكس فنحن في قلب الموضوع ، لا بل من هنا ننطلق لنخوض هذا البحث .

\*\*\*

بعد كل هذا ، سافر المطران بولس الى نيويورك ـ امريكا في عام ١٩٥٩ بعد ان حصل على منحة دراسية من السميناري المتحد في نيويورك كها اسلفنا ، وفي

<sup>(</sup>۲۹) نفحات لخزام ص ۱-۲

فترة غيابه عن الوطن ، اضطربت الحالة السياسية في العراق ، وفقد الامن ، وعمّت الفوضى في سائر ارجائه ، وبات الناس في ذعر وهلع . لاسباب ليست من صلب موضوعنا ولا علاقة لنا بها

عاد من اميركا وقلبه يضطرم شوقا للالتقاء بابناء ابرشيته واحبائه واصدقائه ، حاملا بين جوارحه تحولا جديدا في مسيرة المعرفة ، وفي قلبه آمال عراض في ميدان الفكر والكلمة .

ماوطئت قدمه ارض الحدباء إلا وداهمته امور مؤسفة في فترات متتابعة متقاربة ، خلقت في نفسه جروحا عميقة كادت تهده لولا تحليه بالايمان والصبر . فقد فوجيء بالوضع السيء فصعق سيّا لما احسّ انه قد دخل قفص الاتهام بالعقيدة السياسية التي سبق الحديث عنها ، وهو بريء منها كل البراءة . قضى فترة وجيزة في دار المطرانية بالموصل ثم غادرها الى بغداد اذ لم يستطع ان يستمر لسوء الظروف . وبعد فترة وجيزة اشير اليه بالعودة الى ابرشيته .

عاد عن طريق كركوك ، واتذكر جيدا استقبله عند جسر الزاب الربان سويريوس حاوا (المطران اليوم) والراهب اسحق ساكا (المطران اليوم) واثنان من ابناء الطائفة لا أتذكر اسهاءهما . واخذنا نشجعه ، وندخل الطمأنينة الى قلبه ،

وصلنا الى الموصل وتوجهنا فورا الى كنيسة مار توما حيث الاحتفال بحفلة النهيرة ، وكانت الكنيسة مكتظة بالمصلين . لا يمكن ان انسى خطابه الذي القاه في كنيسة مار توما في حفلة النهيرة مفتتحا اياه بـ «يا رب يا رب افتح لنا» استهل حديثه قائلا «انها صرخة من الاعماق ، صرخة من يطلب النجدة من الغرق» ثم اخذ يعطي من قلبه واحاسيسه كل مافيها من فيض الحب والألم ، ضاربا على الاوتار حتى باتت مشاعر المستمعين في ذروتها .

كان كلم التقى مع شعبه وابناء ابرشيته يمتلىء قلبه الراجف بشعاع الحب، ويعود اليه وعيه وكيانه. تعود تجري في عروقه الدماء الحارة. كما ان قلوب ابناء رعيته كانت فياضة بمحبة راعيهم ممتلئة بالعاطفة القوية التي تربطه بهم وتشده اليهم. كانوا محبين حقيقيين مخلصين يفتخرون براعيهم الموهوب. وكان في

داخلهم حرقة مكتومة ، والتياع مكبوت ، ووجع يدمي القلوب كان موقفهم شبيها بعض الشيء بموقف بطرس الرسول يوم تبع سيده الى المحكمة ليرى النهاية .

في كنيستنا لا حاجز بين رجل الدين والشعب اتذكر قول طاغور «ان الطفل الذي يرتدي ثوب الامارة ، ويضع حول عنقه الاطواق ، يفقد لذته كلها في اللعب ، فان ثوبه يعيق كل خطوة يخطوها . . . انه لينتبذ مكانا بعيدا لا يجرؤ ان يريم ، خشية ان يبلى ثوبه وان يعلو حليه الغبار . . . اماه . ايجدر به ان يكون حبيس هذا الترف ، بمنأى عن غبار الارض النافع ؟ افها تحرمينه هكذا من حق مشاركته في العيد العظيم من الحياة الانسانية المشتركة ؟»

اقام في الموصل وفي المدرسة الاكليريكية بضعة اشهر والامور في البلد تسير الى الاسوأ ، والمطران بولس في وضع نفسي مضطرب ، لقد حلّ عليه العذاب بدون سبب ، وحاصرته الايام ، وقد ذبلت الافراح في قلبه ، وسلب الزمان من عينيه رحيق الحياة السعيدة .

كان معتصما بحبل الصست والصبر ، منتظرا الموقف المجهول . ومهما حاول اخفاء امره ، فكان لا ينجح لان وجهه اصبح مسرحا للكآبة والاحزان . وكان احيانا يظهر استياءه في لهجة ممزوجة بالحدة والانفعال .

اذكر مرة جاء لزيارته شخصيتان من الطائفة ومن رعايا كنيسة مار توما احدهما طبيب والثاني صيدلي ، واختليا معه لمدة اكثر من ساعة واحدة . وبعد مغادرتها الاكليريكية لاحظت المطران بولس في اسوأ حال ولم اعلم ما حدث له ، كل مااستنتجته انه سمع اخبارا محزنة . في اليوم التالي وبحسب برنامجه قام بزيارة الى دير مار متى يرافقه الربان سويريوس (المطران حاليا) والراهب اسحق ساكا ، (المطران حاليا) وامضى سهرة سيئة جدا مع مار طيمثاوس يعقوب مطران الدير حيث جرى بين المطرانين احاديث غير طبيعية اتسمت بطابع الجفاء وموضوع ذلك كان تصرفات الرئاسة العليا تجاه المطران بولس . وبعد ان انتهت تلك السهرة المزعجة جدا ، علمت ان امورا جديدة قد لاحت في افق حياة المطران بولس وان

الشخصين اللذين زاراه امس في المدرسة الاكليريكية ابلغاه بان الرئاسة العليا في الكنيسة تنسب اليه الانتهاء الى حزب سياسي امام مسمع مسؤولين رسميين في الدولة . ومنذ تلك اللحظة وحتى الآن لم تنم له عين وهو غارق في بحر من القلق والاضطراب .

وفي اليوم التالي وبعد ان قدّم الذبيحة الالهية على مذبح القديس مار متى عدنا الى الموصل الى الاكليريكية .

اود ان اسجّل بعض ما سمعته منه في تلك الآونة الحرجة: مرة قال «لو كان لنا دير منتظم لاعتزلت الخدمة، وجعلت من ذلك الدير محلا لاقامتي حتى موتي» وعلمت من مصادر اخرى انه كان يبحث له على الساحة الكنسية محلا يلجأ اليه لقضاء ما تبقى من حياته حتى انه خطر على باله ان يستقر في اميركا ليخدم كقسيس بسيط فلم يتوفق علما انه كان ملتصقا بمحبة وطنه، وهو عاطفي يحن الى بلده اذا غاب عنه شهرا، وكانت كل رغبته ان يعيش الى جانب ذويه وابناء كنيسته في العراق.

ولما كنا نحاول ان نعزيه وندخل الطمأنينة الى قلبه قال لنا اتعرفون ماهو عزائي ؟! قال ان جبران خليل جبران في قصة مرتا البانية حيث تجلّت عاطفته نحو المرأة المظلومة يخاطبها بعبارات عديدة منها: «تعزي يا مرتا بكونك زهرة مسحوقة ولست قدماً ساحقة».

ولما طلبت اليه مرة ان نهيء طلاب الاكليريكية للاحتفال بعيد الرسولين بطرس وبولس اجاب: في عام ١٨٨٤ اراد اصدقاء فكتور هوجو شاعر فرنسا الاكبر ان يحتفلوا بعيد ميلاده فقال لهم: دعوكم من هذا ايها الاصدقاء ان مافي حياتي من الاحزان الكثيرة لم يدع فيها مكانا للاعياد. قلت له سيدي لست انت وحدك في تاريخ الكنيسة تعاني وتقاسي، انت عالم كبير، ومؤرخ تستوعب كل مجريات تاريخنا الكنسي: ان العلامة ابن العبري عندما يتحدث عن حياة ابائنا البيطاركة يختم الحديث عنهم بعبارة البيطاركة يختم الحديث عنهم بعبارة

اجل هذا كان مصدر آلامه ، يضاف الى ذلك وضعه البيتي ، اذ يجد امام عينيه والدين شيخين وقد شحّ نظرهما ، ويتحمل امرهما في العناية والرعاية . وكان ايضا بالاضافة الى ذلك كله يشكو من مرض في معدته وصدره ، فكان يكثر من استعمال وتناول العقاقير والادوية .

ادركه الشيب المبكّر وحقّ له ان يقول مع جبران

شاخت الروح بجسمي وغدت لاترى غير خيالات السنين وإذا الأميال في صدري فشت فبعكاز اصطباري استعين والتوت مني الأماني وانحنت قبل أن أبلغ حد الأربعين

واني لأعجب كيف انه لم يدع ان تتسلّل هذه الظروف الى شعره او نثره فيخرج لنا بعض القصائد الشعرية او المقالات النثرية!

واخيرا، ونظرا لهذه الظروف فقد ترك ابرشية الموصل وانتدب مطرانا لابرشية القدس عام ١٩٦٠، وهكذا في عام واحد تقريبا اخذ يتنقل من امريكا الى الموصل ثم الى بغداد ثم الى الموصل ثم الى بغداد ثم الى الموصل ثم الى بغداد كا سنرى، ولا غرو في ذلك فقد كان يستخدم الآية الانجيلية «للثعالب اوجرة ولطيور الساء اوكار واما ابن الانسان فليس له ان يسند رأسه» كان يستخدم هذا القول في معظم مقالاته واحاديثه.

امضى في القدس اكثر من سنة ، باذلا كل مافي وسعه في خدمة الابرشية ، فقد فتح في دير مار مرقس معهدا اكليريكيا ضم بضعة طلاب ، واذاع القداس الالهي والخطب الدينية من محطة عهان في بعض المناسبات ، والقي محاضرات قيمة في الاندية العلمية والمحافل الكنسية ، واصدر كراسا يحوي نظرات خاطفة من تاريخ مار مرقس للسريان سهاه «بيت مرقس في اورشليم» عام ١٩٦٢

في عام ١٩٦٢ انهى خدماته الاسقفية في القدس ، وتعين مطرانا شرعيا لابرشية بغداد والبصرة بعد ان قدّم استقالته عن ابرشية الموصل . كانت بغداد في الماضي كما هي اليوم ابرشية عامرة دامت خمسة قرون ابتداء من القرن التاسع وحتى اواخر القرن الثالث عشر ، وبعد ذلك ونتيجة للمآسي التي حلت بالبلاد زالت ابرشية بغداد من خارطة الكنيسة . وفي اواسط القرن العشرين تعينت نيابة بطريركية ، ثم ابرشية مستقلة عام ١٩٦٢ حيث جلس على كرسيها غريغوريوس بولس بهنام وهو اول مطران لهذه الابرشية بعد استئنافها من جديد . (٢٠)

ولاتزال هذه الابرشية حتى اليوم تسير بخطى حثيثة ، نحو الامام بهمة راعيها المطران مار سويريوس حاوا .

من اجل اعهال المطران بولس في بغداد ، تشييد مدرسة طائفية ، كها بنيت في عهده كنيسة الرسولين بطرس وبولس على نفقة المرحوم مجيد زيونة . كها سعى ايضا وصمّم ان يقوم ببناء مستشفى خاص بالكنيسة السريانية الارثوذكسية في بغداد ، وفعلا قطع شوطا كبيرا في هذا المشروع(٢١) ، غير ان المنيه عاجلته ، وكان المثلث الرحمات البطريرك يعقوب الثالث ، في كلمته التأبينية للمطران بولس ، قد اقترح تسمية المستشفى اذا ما تمّ انجازه ، باسم «مستشفى غريغوريوس بولس بهنام» .

اما عن وضعه النفسي في هذه الفترة الاخيرة من حياته وهو مطران بغداد والبصرة فيقول الاب يوسف سعيد «كانت تبدو على قسات جبينه امواج من احزان تمرّ لتعقبها احزان اخرى . فكانت قبسات وجهه اشبه بمسرح او شاشة ، تعبر فيها الصور الى الجهة الثانية للتتوارى ، وتحيطه كآبة خرساء . ولا اكتم سرا انني شعرت بان الحزن لديه اصيل الجذر ، وليست احزانه كآبة عابرة او «نرفزة» طارئة تمر مع الوقت . . . . . . توارت كليا ابتسامته العريضة ، واختفت تقريبا ملحه وقصصه . . . وكأن الاضحوكة مسخ يخلقها عن وجنتيه بتثاقل وكره . . .

<sup>(</sup>٣٠) انظر كنيستي السريانية للمؤلف ص ٢٨٧ ـ ٢٩١

<sup>(</sup>٣١) كان قد زار مجلس الكنائس العالمي في جنيف عام ١٩٦٥ بهذا الخصوص ، وعرض عليه الموضوع مشفوعا بالختم الرسولي السامي من قبل قداسة البطريرك

شعرت انه قد وصل قمة هرم الحياة وبدا ينحدر الى وهاد تؤدي الى جلجلة الآلام وهي مملوءة بحفر الاحزان والاوصاب»(٢٦)

بقي ان نقول لا حاجة ان نشير الى ماعاناه من بعض الجهات ابتداء منذ عام ١٩٥٨ وحتى رقاده الاخير. وقد تكون عبارة «جرحت في بيت احبائي» معبرة عن ذلك.

نشاطاته الفكرية في هذه الفترة: حاولت الايام ان تخمد في المطران بولس مشاعل الفكر النيرة، وتعمل لتموت فيه الحيوية العلمية، وتشل الابداع الثقافي، غير ان قسوة تلك الأيام لم تستطع ان تثبط عزمه ولم تثنه عن مواصلة المسيرة في العمل الادبي والعلمي. كيف لا وهو المؤمن بقول احد الآباء «النحلة حيث حطّت فالشهد نتاجها، ورجل الله حيث حلّ فعلى شفتيه كلمة الله»("")

بعد عودته من اميركا عام ١٩٥٩ وهوفي قمة آلامه ، وفي ذروة محنته كان قد ابتدأ بتهيئته «دائرة المعارف السريانية» باللغة الانكليزية . فكنت تجده في دار مطرانية الموصل يواصل سواد الليل ببياض النهار في سبيل انجاز ذلك العمل الجبار . و لا اعلم ماذا حدث من ذلك المشروع الثقافي الخطير ، كل مااعلمه انه كان قد قطع في ذلك شوطا كبيرا .

ولدى تعيينه على ابرشية بغداد ، واخذت الحياة تبتسم له الى حد ما ، اخذ يسارع في اخذ مكانته على الساحة الفكرية ، ومهما يكن من الامر ، فانتاجه كان ضئيلا جدا اذا ما قيس وقورن في نشاطاته السابقة . فقد اصدر في هذه الفترة الاخيرة من حياته ، ثلاثة كتب هامة قيمة سدّت فراغا كبيرا في المكتبة العربية والسريانية ، فقد نقل كتاب الايثيقون (فلسفة الحياة الخلقية) للعلامة ابن العبري من السريانية الى العربية ، مصدرا اياه بمقدمة رائعة عن فلسفة التصوف . ووضع كتابا في دراسة حكمة احيقار ، وكتابا ثالثا عنوانه «ديوسقوروس» . وسنأتي على الحديث عنها لدى دراستنا شخصيته العلمية ، وكنا قد اشرنا الى النبذة الموجزة التي

<sup>(</sup>٣٢) الاب يوسف سعيد: حياة الملفان المطران بولس بهنام ص ١١٨ ـ ١١٩

<sup>(</sup>٣٣) بهذه العبارة استهل مقاله التاريخي الموسوم ـ «رحلة الى الغرب» المجلة البطريركية ـ دمشق مج ٥ السنة ١٩٦٦ عدد ٤٤ ص ٢٠٢

وضعها عام ١٩٦٢ عن دير مار مرقس للسريان بالقدس. هذا بالاضافة الى المحاضرات التي القاها في المحافل العلمية في بعض المناسبات ، كالمحاضرة التي القاها في مهرجان الكندي ، بغداد ، الذي اقيم في بغداد عام ١٩٦٢ والتي كان عنوانها «بغداد في المصادر السريانية» . كها انه نقل الى العربية من السريانية كتاب تاريخ طور عبدين تأليف البطريرك افرام برصوم .

## المجامع الكنسية التي حضرها:

امضى المطران بولس في خدمة الرتبة الاسقفية سبعة عشرة سنة من ١٩٥٢ ـ ١٩٦٥ كمطران شرعي للموصل ثم لبغداد كما علمنا، وهو بحكم الواقع وبحسب القوانين الكنسية عضو في السيندوس «المجمع المقدس» للكنيسة السريانية الارثوذكسية الانطاكية.

## في عهده عقدت المجامع الكنسية التالية:

١ - مجمع حمص الرابع الذي عقد في ١٥ تشرين الثاني ١٩٥٤ وقد حضره ممثلا ابرشية الموصل . عقد المجمع برئاسة البطريرك افرام الاول وبحث موضوع حساب عيد الميلاد وتقرّر فيه : ان يعيد عيد الميلاد في الخامس والعشرين من شهر كانون الاول غربي ، ومن ثم يكون سير الاعياد كلها على هذا الحساب ، ويكون الحساب الشرقي لاغيا . اما حساب الصيام الاربعيني وعيد الفصح فيبقى على حسابه القديم .

اتخذ هذا القرار بالاكثرية وامتنع عن التوقيع عليه مطران دير مار متى مار طيمثاوس يعقوب ، ومطران الموصل غريغوريوس بولس بهنام . غير ان الكنيسة سارت بآراء الاكثرية بحسب الاصول المرعية في المجامع الكنسية .

٢ - مجمع حمص الخامس: على اثر انتقال البطريرك افرام الاول الى الخدور العلوية في ٢٣ حزيران الى ١٩٥٧ عقد السيندوس من ٢٥ حزيران الى ٢ تموز جلسات متعددة متقاطعة في حمص لانتخاب القائمقام البطريركي ، وللبحث في انتخاب بطريرك خلفا للبطريرك الراحل ، ولبحث شؤون اخرى وقد اشترك صاحب الترجمة في هذه الجلسات المجمعية ، كما اشترك في الجلسة التي عقدها



حفلة تنصيب البطريرك يعقوب الثالث ٢٧ تشرين الأول ١٩٥٨ - حمص

المجمع في ٣ تشرين الاول ١٩٥٧ لانتخاب البطريرك، برئاسة القائمقام البطريركي.

" - مجمع حمص السادس: لاسباب موجبة تغيب عن حضور المجمع الذي عقد في حمص في دار البطريركية من ١ - ١٠ حزيران ١٩٥٩ برئاسة البطريرك يعقوب الثالث، وفيه تمّ تعديل كبير في القوانين الكنسية بشكل عام.

٤ ـ مجمع حمص السابع: تغيب عن الحضور ايضا لاسباب موجبة الى مجمع حمص السابع الذي عقد في حمص في ٨ تشرين الاول ١٩٥٩ برئاسة البطريرك يعقوب الثالث. وكان المجمع قد قرّر تثبيت النائب البطريركي مطرانا شرعيا لحمص وحماه على اثر نقل الكرسي البطريركي من حمص الى دمشق، كما بحث اموراً كنسية اخرى.

٥ ـ حضر المجمع الذي عقد في دمشق بتاريخ ٢٠ ـ ١١ ـ ١٩٦٣ برئاسة البطريرك يعقوب الثالث ، والذي تمّ البحث فيه انتخاب نائب بطريركي للقلاية البطريركية ، ووضع الكنيسة في الهند ، وابرشية لبنان .

٦ ـ حضر جلسة مجمعية استثنائية في دير الزعفران بتاريخ ١٢ ـ ٨ ـ ١٩٦٥ برئاسة البطريرك يعقوب الثالث ، وذلك لبحث وضع ابرشيتي ماردين ومذيات ، وتم ذلك بمناسبة الزيارة الرسولية التي قام بها البطريرك للابرشيات في تركيا .

٧ - حضر المجمع الذي عقد في دمشق بتاريخ ٥ تشرين الثاني ١٩٦٥ ، برئاسة البطريرك يعقوب الثالث واتخذ فيه قرارين ، القرار الاول في الزواج من ابنة العم ، حيث سمح الزواج بابنة العم عند الضرورة القصوى على ان يرجع فيه الى تفسيح البطريرك . والقرار الثاني قضى بمهارسة الصيام الاربعيني في الاسبوع الاول وفي الاسبوع الاخير منه فقط مع الحفاظ على صيام يومي الاربعاء والجمعة . رحلاته الكنسية والعلمية وغيرها : من الواضح ان الرحلات والسفر والتنقل تفسح آفاق المرء العلمية والاجتهاعية . وان المطران بولس لم يتسن له القيام برحلات علمية واسعة النطاق ، كها لم يتوفر له الحظ بتنظيم سفرات وتنقلات اخرى ، كل ما توصل اليه قيامه برحلين علميتين الى امريكا واوروبا ، وبرحلة اخرى ، كل ما توصل اليه قيامه برحلين علميتين الى امريكا واوروبا ، وبرحلة



فداسة البطريرك يعقوب الثالث يتوسط فريق من المطارنة وأعضاء المجلس الملي العام بلمشق ١٩٩٥ من بينهم صاحب الترجمة



في دير الزعفران ٦ آب ١٩٩٥

واحدة الى رودس لحضور مؤتمر ارثوذكسي وكان يبذر خلالها بذور الانسانية المثلى التي تتجسد في الكنيسة السريانية ، وكان يقابل حيثها حل بترحاب بالغ ووقار . كها انه رافق البطريرك يعقوب الثالث في زيارته الرسولية لكل من الهند وتركيا

السميناري المتحد في نيويورك ، فصرف فيه سنة دراسية وفي المناسبة ، زار السميناري المتحد في نيويورك ، فصرف فيه سنة دراسية وفي المناسبة ، زار الكنائس السريانية المنتشرة في الولايات المتحدة الامريكية ، يعظ ، ويحاضر ، وفي عودته من الولايات المتحدة عرج على بعض البلاد الغربية حيث امضى ثلاثة اشهر بين المكتبات والمؤسسات الدينية والعلمية ، يستزيد من المعلومات التاريخية والحضارية المحفوظة في المخطوطات السريانية والعربية وباللغات الاجنبية (٢٠٠).

٧ ـ الرحلة الثانية : (٣٠) بدعوة من رئيس اساقفة اليونان . تألف وفد برئاسة المطران بولس بهنام وعضوية كل من ملاطيوس برنابا مطران حمص وحماه ، والسكرتير البطريركي الربان صليبا شمعون (مطران الموصل اليوم) والاستاذ توما الخوري من لبنان ، لحضور مؤتمر رودس الارثوذكسي ، وذلك خلال تشرين الاول من عام ١٩٦١ ، وفي حفلة الافتتاح ، القى المطران بولس كلمة باللغة الانكليزية كان لها وقع جميل جدا لدى الوفود التي حضرت ذلك المؤتمر وعلى اثرها احيط باحترام بالغ ومما قاله في كلمته بعد ان توجه بالشكر لاصحاب الدعوة : اليوم يفتتح باب الحوار بين الاخوة من اجل التوصل الى الوحدة المسيحية ، وما علينا إلا ان ندخله بشجاعة وايمان . وفي اجتهاعات ثانوية على هامش المؤتمر ، كان يطلع العديد من اعضاء المؤتمر على تاريخ الكنيسة السريانية وتراثها الخالد ، وعن استعداد واتجاه هذه الكنيسة نحو التعاون والتفاهم من اجل تعزيز المسيحية .

٣- الرحلة الثالثة: في ١٥ ايار عام ١٩٦٤ قام قداسة البطريرك يعقوب الثالث بزيارة رسولية للكنيسة السريانية الهندية استغرقت حتى ٣٠ حزيران. وكان المطران بولس من جملة اصحاب النيافة الذين رافقوا البطريرك بهذه الزيارة. وفي

<sup>(</sup>٣٤) يا حبذا لو سجّل رحلته هذه مفصلا كالرحلة التي سجّلها عام ١٩٦٥ ، لكنه لم يفعل . (٣٥) نسجلها بحسب ما كتبها الينا الاخ غريغوريوس صليبا مطران الموصل .

٢٢ ايار ١٩٦٤ اشترك برسامة المطران طيمثاوس اوجين ، جاثليقا للمشرق والهند باسم باسيليوس اوجين الاول ، ولاسباب خاصة غادر الهند في ٢٩ ايار عائدا الى ابرشيته .

٤ ـ الرحلة الرابعة: في عام ١٩٦٥ رافق قداسة البطريرك يعقوب الثالث في زيارته الرسولية الى ابرشيتي مذيات وماردين في تركيا ، وحضر الجلسة الاستثنائية التي عقدها المجمع المقدس في دير الزعفران في ١٢ ـ ٨ ـ ١٩٦٥ كما اشرنا الى ذلك .

٥ ـ الرحلة الخامسة: في صيف عام ١٩٦٥ قام برحلة الى اوربا لحضور بعض المؤتمرات وكانت ابعد رحلاته اثرا سجلها في المجلة البطريركية في دمشق تحت عنوان «رحلة الى الغرب» مج ٥ السنة ١٩٦٦ العدد ٤٤ ص ٢٠٢ ـ ٢٠٨ يشير فيه الى الداعي للقيام بهذه الرحلة حيث يقول «في ٢٧ من حزيران الماضي تلقيت رسالة من السيد مارشال الجو البريطاني ب ـ ١ متلند ، بها يوجه الى دعوة لحضور مؤتمر التسلح الخلقي في نقطة كو في سويسرا ثم في بريطانيا وذلك من ١٥ تموز مؤتمر التسلح الخلقي أي نقطة كو في سويسرا ثم في بريطانيا وذلك من ١٥ تموز الى نقطة كو التي تبعد مسافة ٧ كم عن مدينة مونترو ـ سويسرا بعد ان مر بدمشق وبيروت وروما عن طريق البر والبحر.

جاء في هذا المقال «الى الآن لم اكن اعلم ماذا سيدور في هذا المؤتمر من البحوث. اذ المعروف ان المؤتمرات العالمية الكبرى لها نظامها وجدول اعمالها ، وكل عضو من الاعضاء الذين يحضرونها في حقيبته ما يجب ان يقوله في ذلك المؤتمر ، الا ان هذا المؤتمر كما اتضح لي لا يسير على غط تلك المؤتمرات ، لان اهدافه تتناول التآخي الانساني عامة . فليست لديه مواضيع محددة ولا جدول اعمال معين . يتناوله المدعوون اليه مقدما . وعلى هذا الاساس كنت خالي الوفاض من كل شيء . ولم اكن افكر فيما يجب ان اقول . وكيف يمكن ان اظهر وجودي كمطران شرقي في تلك الاوساط الانسانية الراقية . وكانت ايتي الذهبية في هذا المضهار «روح ابيكم يتكلم فيكم» . ثم يتابع قوله «في اليوم الثاني من وصولي منطقة كو حضرت اول اجتماع للمؤتمر وكان يضم اعضاء من سائر انحاء

العالم بينهم بعض علماء اللاهوت من مختلف الكنائس، وعلمت ان هناك مبادىء اساسية يعد الملتئمون العدة لنشرها في العالم وهي الامانة، النقاء، اللا انانية، المحبة. وكانت هذه المبادىء الاربعة ادوات صالحة لما كنت ارغب الكلام فيه وقد شعرت بسعادة روحية تغمر كياني، لان الله قيض لي هذه الفرصة الثمينة لاعلان مجده والتحدث في المبادىء الروحية للكنيسة السريانية في هاتيك الاوساط الغربية التي لم تطلع على نشاط هذه الكنيسة المجيدة، واذا اطلع البعض منها فعن طريق ما كتبه خصومها في مختلف الاجيال التاريخية. وعلى هذا الاساس كنت ارغب الكلام في هذه المبادىء الاربعة كلا بمفرده طمعا في التطرق الى ما قدمته الكنيسة السريانية للعالم من علم وادب وتفكير.

ويقول ان اول خطاب كان عن «الامانة» وركّز على امانة الكنيسة السريانية في تأديتها رسالتها الروحية الى العالم منذ صدر النصرانية . وقد اعجب الحضور بمحتويات هذه المحاضرة . وفي اول شهر اب انهى المؤتمر اعماله . اما المترجم فقد مكث بضعة ايام في سويسرا خلالها شهد بعض المناطق الاثرية والتاريخية كما زار مجلس الكنائس العالمي في جنيف .

في ٤ اب غادر سويسرا الى لندن لحضور مؤتمر التسلح الخلقي ومكث مدة في لندن حضر خلالها عدة اجتهاعات والقى عدة مواضيع ، ثم غادر لندن مع بعض اعضاء المؤتمر الى «ترلي» في الشهال الغربي من بريطانيا حيث تجمع مئات من الشبيبة في رياضة دينية روحية تخللها القاء الخطب ، والقيام بفعاليات روحية ، وارتجل هو ايضا خطبا موفقة جدا ، ويقول «وفي كل مرة كان احد المواضيع الكنسية الكبرى محور الكلام مطبقا على احد المبادىء الاساسية الاربعة ، ففي موضوع الطهر مثلا تحدثت في الرهبانية القديمة في الكنيسة السريانية ، وفي موضوع اللاأنانية . بحثت تضحيات الكنيسة والضحايا الثمينة التي قدمتها على مذبح الايمان منذ فجر المسيحية وهكذا الى النهاية» .

وبعد ان مكث خمسة ايام في ترلي عاد الى لندن ، وفي طريق عودته زار بعض الكاتدرائيات والكنائس التاريخية ، وقد اثارت اعجابه كاتدرائية كوفنتري

يقول «وقبل مغادري الكاتدرائية طلب الي احد القسس ان اسجل اسمي ولقبي الكنسي في سجل الكنيسة المعد لمثل هذه الغاية ، وطبعا سجلت اسمي بالسريانية والانكليزية ، وماكان من القس الفاضل إلا ان انحنى امام السجل وقال : ان هذا السجل تقدس الآن بلغة السيد المسيح وسيبقى اثمن اثر في هذه الكاتدرائية»

في ١٢ آب اقام قداسا في كنيسة القديس جورج في لندن بحسب الطقس السرياني، ثم غادرها الى بعض الاقطار الاوربية عن طريق البر لاجراء الفحوصات الطبية وفي ٣٠ اب وصل الى بيروت.

شخصيته: «كان ربع القامة ، ارقش الوجه ، صغير العينين في بؤبؤيه دكنة خفيفة ، ابيض اللون ، مليح الطلعة ، له انف عريض يتهالك على وجنتيه ، قوي الجسم ، مفتول الساعدين . . . كانت حنجرته كبكرة رفيعة والنغمة تدور معها كالزوبعة المكانية ، في صوته جاذبية ونعومة وحلاوة من حنين واشواق»(٢٦)

وكان رأسه ينثال على كتفيه لقصر رقبته ، كتّ اللحية ، اشتعلت شيبا ، وامتلأ رأسه بياضا فادركته الشيخوخة المبكرة وهو لا يزال بعد في العقد الخامس من عمره .

وكان مهيبا ، وقورا ، وكانت عيناه الصغيرتان السوداوان الوديعتان تبدوان احيانا تسكبان العطف والحنان بهدوء وانسجام ، واحيانا كأنها تقصان الف حديث صامت . وفي صمته الطويل العميق تتحرك في تينك العينين احداث تاريخنا السرياني بشموخ وعنفوان .

من تطلع اليه وتأمل في عينيه وصمته ، فحينذاك يكون ميسورا جدا للنظرات ان تستشفا كل ما يزخر به قلب هذا المطران الوديع من محبة الكنيسة وعشق تراثها .

احاطت لحيته البيضاء في ايامه الاخيرة لكنه بوجهه كاطار من الغيوم البيضاء لتستمد من همومه واحزانه طاقات جديدة ليتضاعف بياضها .

<sup>(</sup>٣٦) انسنا ان نستمد هذه الاوصاف التي جاد بها قلم الاب يوسف سعيد في كتابه عن حياة صاحب الترجمة ص

## صفاته: ومن صفات المطران بولس واطباعه

كان بحيا حياة النسك والزهد ، في مسكنه ، ومأكله ، ولباسه ، في الجنوب الشرقي من كنسة العذراء في البتاويين مبنى صغير لا تتجاوز مساحته خمسين مترا مربعا ، مؤلف من طابقين ، يسمى عند العراقيين «مشتمل» . في الطابق الارضي غرفة صغيرة جدا ٤٣٤ م جعلت غرفة للطعام وبلصقها مطبخ ومرافق في غاية البساطة . وفي الطابق الثاني غرفة ٤٣٤ متداخلة فيها غرفة ثانية بنفس المساحة كان ينام فيها المطران بولس ، ويظهر ان هذا المشتمل اعد ليكون سكنا لخادم الكنيسة ، وشاءت الظروف ان يكون سكنا للمطران بولس مطران ابرشية بغداد والبصرة التي تعتبر اهم الابرشيات السريانية ماديا ومعنويا واجتماعيا .

مرة كنت والمرحوم القس حنا رحماني للسريان الكاثوليك في زيارة له ، وبعد ان انتهينا من الزيارة وخرجت مع القس رحماني الاودعه قال لي : «هذا المكان غير الأئق ان يسكن فيه المطران ، وعيب ، لكم طائفة كبيرة وغنية» .

اما عيشه فكان عيش دون الطبقة الوسطى ، بعيدا عن البذخ ، عزوفا عن الابهة ، زاهدا في الشهرة ولئن كانت الشهرة تتبعه بالضرورة . وكان لا يتأنق في لباسه بل كان عاديا جدا : مرة قال لنا «ثقوا ان «قمبازي» الذي انا ارتديه الآن عمره اثنتا عشرة سنة . ومن صفاته ايضا كان لا يحب الظهور . ان كثيرين يحاولون ان يظهروا انفسهم ، ولكنهم مها حاولوا الظهور فهم لا يظهرون لان ليس لديهم ما يظهرهم إلا رغبة الظهور فقط . اما هو فقد تخلى عن الابهة ومزق كل مظاهر الظهور ومع ذلك فلا يمكن ان تخفى مدينة على جبل ، ولا يوقد مصباح ويوضع تحت المكيال .

#### ٢ - العزلة ، والصمت :

كان الغالب عليه حب العزلة او الوحدة ، وكانت من الوسائل المحببة اليه يستغلها للمطالعة في راحة وهدوء بال ، والابتعاد عن القيل والقال . محبا للصمت ، وكأن الوحدة والصمت من اعز اصدقائه . اذا ما طالعت قصيدته

النثرية «اناشيد» لسان المشرق مج ٢ العدد ١ ص ٢٨ ـ ٢٩ فتراه يتغنى بالوحدة والصمت وقد سبق الاشارة اليها .

كثيرا ما أمضينا معه ساعات طوالا ، وهو يبدو غائصا في اعاق الصمت مستغرقا في تأملاته المبهمة احيانا ، لا يفضي بما يجول في فكره وخاطره ، وكان بين الحين والآخر ينتفض من احلامه وتأملاته ، ويرسل ضحكة او قهقهة مصطنعة . كان يكره الضوضاء مها كان لونها ومصدرها سيّا عندما يكون غارقا في المطالعة والكتابة ، يلتذ بالهدوء وينعم بالسكينة . حدثني مرة الأب الربان سليان غرير حدث ان زقزقة العصافير ملأت جنبات غرفته وهو منهمك في الكتابة ، فانزعج وخرج يصفق في يديه يكش العصافير من الشجرة . من هذه وحدته وصمته يتفرع امران آخران ، احدهما انه لم يكن محدثا واسع الرواية وطويل النفس ، ثانيها انه امران آخران ، احدهما انه لم يكن محدثا واسع الرواية وطويل النفس ، ثانيها انه كان مسالما لا يقوى على مجابهة من يخاصمه في امر ما .

#### ٣ - الانسان المؤدب:

كان خلوقا مثاليا نبيلا ، لا يغتاب احدا ، ولا يحب الرياء والتصنع والمجاملة المتطرفة يبتعد عن كل ما لا يتلاءم مع حياة النبل . دأب احدهم على المجاملة في اقصى حدودها حتى بلغت حد النفاق في احاديثه وفي رسائله ، فسمعته مرة يقول انا لا ارتاح ان اقرأ رسائل الاخ الفلاني لكثرة النعوت والاوصاف التي يخلعها على المرسِل . ياليت من ينبهه الى هذه الناحية .

٤ - الكتمان: كان كتوما جدا يحتفظ لنفسه بسر قلبه ، وقد يفضي بعضه الى المقربين اليه جدا ، وبتحفظ . محافظا على عدم اذاعة من يأتمنه على سر . حدث مرة ان انهى خدمات احد الاكليريكيين الذين كانوا يخدمون في ابرشيته واشار اليه بمغادرة دار المطرانية الى بلده ، ولما سأله المجلس الملي في بغداد وغيرهم عن السبب لم يشأ ان يعلن لهم الامر ، ويكشف لهم عن السبب ، بينها العادة المألوفة بين صفوف الاكليروس الاشهار وعدم حفظ كرامة من زلّ واخطأ . وهنالك شيء آخر قد تكون له صلة بالكتمان . يقول الأب يوسف سعيد انه قلها بكى (٢٧٠) . علماً انه

<sup>(</sup>٣٧) حياة المطران بولس: الاب يوسف سعيد ص ١١٠

كان لديه دواع كثيرة تحمله على ذرف الدموع ، ولكنه كان يكتم حتى دموعه . فكم من حسرة انبثقت من آلامه كانت اكثر ايلاماً من البكاء ، اما في قلبه وسره اكيد انه بكى كثيرا .

٥ ـ كان سريع التصديق يعطي اذنا صاغية بدون تحقيق او تدقيق . ودون ان يتروى في الامور ، ويتتبع ما يسمعه ليميز بين الخطأ والصواب . وهذا كان احد الاسباب التي اتعبته في حياته ، والامثلة عليها كثيرة .

7 - محبته للفكاهة والتندر ، كان ظريفا حاضر النكتة ، يميل الى الفكاهة المروحة دون ان يخرجه ذلك عن جادة الوقار . فالمزح يكون رخيصا اذا خرج عن جادة الوقار ، ويكون «صنفا من الادب» اذا حمل طابعا مناسبا ، ومستوى عاليا .

فكاهته ومزاحه هي فكاهة الطبع لا فكاهة التكلف ، نابعة من خفة روحه ولطفها .

اقول الفكاهة او الضحك «صنف من الادب» ذلك ان الادب السرياني طرق ابواب اغراض كثيرة كالمدح ، والذم ، والوصف والدينيات ، والبكاء الخ ولما جاء العلامة ابن العبري في القرن الثالث عشر اضاف الى هذا الادب غرضا آخر هو الفكاهة والضحك كما يظهر من كتابه «المضحكات» .

وهذا الفن الادبي موجود عند العرب سيّا عند الجاحظ الذي كان له ولع شديد بالضحك والاضحاك وهو القائل «لو كان الضحك قبيحا من الضاحك ، وقبيحا من المضحك لما قيل للزهرة والحلي والقصر المبني كأنّه يضحك ضحكا ، وقد قال الله عزّ وجل : وانه هو اضحك وابكى وانه هو امات واحيى ، فوضع الضحك بحذاء الحياة ، ووضع البكاء بحذاء الموت» ولفضل خصال الضحك عند العرب تسمّي اولادها بالضحاك وبسّام . . . . وقال الجاحظ ايضا «صار المزح جداً والضحك وقاراً» (كتاب البخلاء ـ مطبعة الجمهور ص ٦) . وإننا لنجد ان معظم رجال الاكليروس مولعين بالفكاهة والضحك في حياتهم ، وان معظم اجتماعاتهم حتى الرسمية لا تخلو من هذا النوع من الادب .

ابن العبري لا يريد ان ينفرد بالضحك لوحده إنما اراد ان يشارك فيه القراء من خلال كتابه المضحكات، فقد حاول اضحاك القارىء دفعا للملل. في الستينات كان قد ظهر اعجوبة في كنيسة مار يعقوب في القامشلي ـ سوريا ذلك ان القديس مار يعقوب شفى مجنوناً ارمنياً من مرضه. وكان نيافة مار اسطاثاوس قرياقس مطران ابرشية الجزيرة والفرات كتب خبر هذه الاعجوبة الى اصحاب النيافة المطارنة يعلمهم بهذا النبأ الخطير طالبا ابداء الرأي وممّا كتب له المطران بولس في رسالته الى المطران قرياقس قوله «اني لاحتج بشدة على القديس مار يعقوب، كيف انه يشفي مجانين الارمن، ولا يشفي مجانين السريان».

في الستينات ايضا كان بزيارة في بيروت ، وعزم ان يطبع احد كتبه في مطبعة الموارنة في جونيه ـ لبنان ، فطلب من مدير المطبعة ان يعلمه عن كلفة طبع الفين نسخة من الكتاب ، اجابه التكاليف عامة بحدود عشرة آلاف ليرة لبنانية ، الالف الاولى من الكتاب تكلف ثمانية آلاف وخمسمائة ٥٠٠ ل . ل ، والالف الثانية الفا وخمسمائة ليرة ١٥٠٠ ل . ل . فرد المطران على صاحب المطبعة قائلا اذا اكتفي بالالف الثانية واستغني عن الالف الاولى .

7 - كان من كبار المدخنين ، وقد تحدث الاب يوسف سعيد عن هذه الناحية طويلا انظر كتابه ص ١٠٧ - ١٠٨ . لدى وصفه الرحلة التي قام بها الى الغرب عام ١٩٦٥ ، ولدى حديثه عن احدى سفراته جوا يقول «وماانقضت الساعة والدقائق العشر في الجوحتى اعلن المذيع اننا فوق مطار لندن ، وسنهبط بسلام ، وطلب الى الركاب ربط الاحزمة ، واصدر امرا باطفاء السكاير ، واشكر الله اذ لم تكن بين اصابعي سيكارة لكي آسف عليها» .

ومن طرائف ما يجب ان يسجل بهذا الخصوص مارواه عن نفسه قال: «في اميركا قضيب يوما كاملا في احدى المكتبات الشهيرة وفي قسم المحطوطات السريانية والعربية ، متصفحا ، وملخصا ، وسبق ان المسؤول عن المكتبة حذرني من التدخين في المكتبة ، غير اني سهوا وبدون شعور اشعلت سيكارة اثر سيكارة ، وبعد ساعة او اكثر لاحظت امام مبنى المكتبة سيارة اطفاء واخرى سيارة اسعاف ،

وسمعت ضجة داخل المكتبة وصوتا يرتفع قائلا نار . . حزيق الخ وتوجه بعض المسؤولين عن المكتبة وبمعيتهم رجال الاطفاء نحو المحل الذي كنت جالسا ابحث فيه عن الكتب ، ويظهر ان الدخان الذي تصاعد فوق راسي من جراء السكاير التي كنت اشعلها شكّلت سحابة كثيفة من الدخان الاسود خاله مسؤول المكتبة حريقاً . ولما وقفوا على حقيقة الامر ، انفجروا ضحكا ونبهوني الا ادخن هنا» .

ومن صفاته ايضا ، كان يتصدق على الفقراء ، ويعطف على البؤساء بسخاء وبسرية

### \*\*

## الألم مصدر الحياة

«كل الأعمال العظيمة التي قام بها الانسان منذ فجر وجوده إلى الآن إنما قام بها ، والألم ينير له طريق الحياة كمصباح منير ، وكل الأفكار الجميلة السامية التي أتاها عباقرة التاريخ إنما انتزعوها من مهج متألمة وقلوب محزّقة» ، لم يرو لنا التاريخ أن رجلاً مسروراً قام بعمل عظيم في هذه الحياة ، ولكنه يروي أن الألم قذف إلى الحياة الأفكار البشرية الإلهية الخالدة التي تدفقت من ينبوع الآلام البشرية» .

#### قيمة الحياة

«لو نظرنا إلى الحياة من الوجهة العلمية الصحيحة لا نرى لها قيمة حقيقية إلا بالعمل الشمر والانتاج المفيد المتواصل ، وبغير العمل والانتاج لا قيمة لها . ولا يستطيع العاقل تقديرها بشيء ، لأن قيمة الشيء الحقيقية هي بما ينتجه من الخير والمنفعة لبني جنسه» المطران بولس

# القسم الثاني



المطران بولس بهنام على ساحة الفكر

#### تعهيد

يقف المطران بولس على ساحة الفكر محدقا بعينيه السوداوين الصغيرتين الوديعتين ، غائصا في اعهاق لجج الاعصر السريانية متنقلاً من عصر الى عصر ، ومن عهد الى عهد ، بدءا بعصر افرام السرياني العظيم ٣٧٣+ متجها نحو عهد مار يعقوب السروجي العجيب ٢١٥+ متخطيا ايام يعقوب الرهاوي ٢٠٨٠ الشهير ، حتى يبلغ زمن ابن العبري ٢٨٦+ اعجوبة من اجل عجائب الله ، فيجمع اللآلىء النفيسة ، والجواهر اليتيمة ، فيصوغ منها عقدا نفيسا ، وقلادة ثمينة ، يطوّق بها جيد الكنيسة المقدسة التي هام بحبها منذ نعومة اظفاره ، فتشع معرفة وروحانية وجمالا .

يقف على ساحة الفكر فتتنعم نظراته بسهول نينوى الخضراء، وتهيم عرابض آرام الزاهية، وينعش نفسه بنزهة مابين بساتين نصيبين النضرة، وجنائن الرها الغناء، وخمائل دير قنسرين الفيحاء، تلك البساتين والجنائن والخمائل التي بللتها قطرات العرق الذي تصبّب من جبين يسوع في بستان الجشسياني، وسقتها غيوث المحبة، ونمت وانتعشت على جداول التضحية، فيجمع كل زهرة عطرة، وكل وردة فواحة، ويؤلف منها باقة جميلة فيقدمها للسريانية لتستنشق منها رائحة الايمان والعلم والفضيلة.

يقف على ساحة الفكر فيتطلع بين جنبات التاريخ الأرامي السرياني بزهو وافتخار ، فيرى على جدرانه صورا متنوعة من الامجاد ، ولوحات عديدة نقش عليها كل فن جميل ، رسمتها ريشة السريان المتواضعة ، فجاءت تنطق بالعبقرية والنبوغ والذكاء .

يقف على ساحة الفكر ، خاشعا متعبدا ، متطلعا الى اعالي الجلجلة ليرى يسوع مصلوبا ، مضرجا بدمائه القانية الحمراء ، حيث النبع الاصيل للتضحية ،

ومصدر الحب الشامل للانسانية «هكذا احبّ الله العالم حتى بذل نفسه لكي لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الابدية». يستمد من ذلك رسالة موجهة للبشر تدعوهم للتضحية والمحبة «كما ارسلني الاب ارسلكم انا».

يقف مخاطبا افرام السرياني ملفان الكنيسة العظيم: ياابتي يا من غرست لنا جنائن الميامر والمداريش لولاك لما كان في حقولنا خضار ولا ربيع.

مخاطبا: الملفان يعقوب السروجي كنارة الروح القدس: سيدي لولا هتون قصائدك، وغيوث شعرك لكانت اراضينا صحارى.

ومخاطبا ابن العبري: يا استاذي الجبيب لولاك لما حملت البراع ولما فقهت الحروف الابجدية.

يقف اخيرا المطران بولس ، ليرى قوافل الفكر الأرامي تسير افواجا في دروب الخلود ، وليتغنى بالماضي التليد ، وليطلق صوتا من نينوى وآرام ويقول له انك ايها الماضى المجيد لعائد باذن الله .

\*\*\*\*\*\*

#### \*\*

«الحياة صفحة نقية ، تنعكس عليها أشباح النفوس البشرية ، كما تنعكس الوجوه على مرآة صافية ، فاذا كانت هذه النفوس عظيمة جبارة ، كانت أشباحها عظيمة جبارة ، وإذا كانت هزيلة ذاوية ، كانت أخيلتها مثلها هزيلة ذاوية » المطران بولس

## الفكر رسالة

## «بولس رسول يسوع المسيح»

الفكر عند المطران بولس «رسالة» وخدمة وتضحية ، ولم يكن عنده حرفة او مهنة ، ولم يسع من وراء ذلك مادة او شهرة . وقد عشق رسالته هذه منذ نعومة اظفاره ، واتت معظم كتاباته تحمل جانبا من رسالته الفكرية للانسانية وصورا وافكارا مسربلة بنبضات قلبه .

من يتتبع المطران بولس من خلال كتاباته ، ومجلته المشرق ، ولسان المشرق سيها في الكلهات الاولى ، والافتتاحيات ، يجده «رسولا» يبسط خواطر فلسفته في الحياة حاملا بين جوارحه عقيدة ورسالة ، تلك هي عقيدة الحب الشامل للبشرية ، ورسالة خدمة الفكر الشرقي ، والانسانية .

هدف الرسالة: تأمل مليا ما سطّر على الغلاف قوله «يسعدني جدا ان استطعت القيام بخدمة متواضعة للكنيسة التي كرّست حياتي لخدمتها منذ عهد الصبا، وذلك بالطريقة التي هداني اليها الرب. واتخذ من ضعفي بوقا لاذاعة امجاد هذه الكنيسة المحبوبة»(١)

وفي ثنايا مجلة المشرق ، ولسان المشرق تجده يشخص رسالته بوضوح ويعلن عن عقيدته بمنتهى الصراحة ، وبكل اعتزاز وفخر . جاء في المشرق قوله «ارغب في ان ابرهن على سمو الادب السرياني العذب ، الذي لي الشرف ان اكون احد

<sup>(</sup>١) مقالته تحت عنوان : رحلة الى الغرب : المجلة البطريركية ـ دمشق مج ٥ السنة ١٩٦٦ العدد ٤٤ ص ٢٠٢

خدامه الامناء (۱). ويقدم نفسه خادما امينا للغة الضاد فيقول «ولا يكون لسان المشرق إلا لسان الحقيقة السامية ، الناطق بالمثل العليا ، والمبشر بالفضيلة . . . فنستخدم لغة الضاد العزيزة لما لها من المكانة السامية في نفسنا . (۱)

## الرسالة تضحية لا مادة ولا شهرة

لقد حدّد المطران بولس رسالة الفكر بانها تضحية ، واسهب في ما يعانيه رجل الفكر الذي يقدم خدمة لبني قومه مجانا وبدون مقابل. يقول في ذلك «وليعلم جميع قرائنا وانصارنا الكرام اننا لم ننشىء «المشرق» حبا بالمادة الفانية . لأن الراهب الحقيقي ، او الأديب الحقيقي هو الذي يعزف عن المادة بل انما نتوخى من رسالتنا هذه الخدمة الروحية التي اخذناها على عاتقنا منذ نعومة اظفارنا»(١) ويقول ايضا «وقليلون هم الذين يشعرون بهذا الشعور . واقل منهم الذين ينتبهون الى هذه التضحية ، حيث يذيب الاديب نفسه وقلبه في سبيل امته ، ومبدئه ، ولغته ، وشعبه ، دون ان ينتظر على ذلك شكرا او يطمع بمغنم . . . ودون ان يفكر بمجد زائل او بمغنم مادي فان . ولا مكافأة ولا شيء من حطام الدنيا او من اوضار الحياة»(٥) ويكرر في مكان آخر تجرده عن المادة ويقول «ليس في الجعبة شيء من المادة التي هي الركن الهام في حياة الصحف ولاسيها في هذه الايام. والمادة ـ قاتلها الله - رغم حقارتها تستطيع ان تعمل العجائب في عالم مثل عالمنا لا يفهم إلا المادة»(١) واخيرا يعود ويؤكد ان الفكر عنده رسالة تضحية وليس وسيلة لكسب المادة والشهرة «نؤكد ان مجلتنا هذه رغم صغرها انما وضعناها لخدمة القراء الروحية والادبية ولإبلاغهم رسالة مثلى اخذناها على عاتقنا منذ عهد بعيد . . . ولا تتوخى إلافائدة الجميع . الامور التي لها في قلبنا منزلة عالية . كيف لا وقد كرسنا نفسنا لخدمتها منذ نعومة اظفارنا . . ولا نبغى من ذلك اجرا ولا شكورا(٧)

<sup>(</sup>٢) مجلة المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ العدد ١ ص ٢٥ مقالة : من اعمق اعماق الحياة

<sup>(</sup>٣)لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ العدد ١ الافتتاحية ص٣

<sup>(</sup>٤) المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٧ العددان ١ و٢ الافتتاحية ص٥

<sup>(</sup>٥) لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ العدد ١ الافتتاحية ص ١ - ٣

<sup>(</sup>٦)لسان المشرق مج ٣ السنة ١٩٥٠ العدد ١ الكلمة الاولى ص ٤

<sup>(</sup>٧) لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ الكلمة الاولى ص ١- ٢

والواقع ، ان الرسول بطبيعته لا يبغي مغنها ولا مادة . ولا يمكن ان يجتمع الرسالة والمادة فانها على طرفي نقيض «لا تقدروا ان تعبدوا ربين الله والمال» والرسول يعمل ليؤدي الرسالة لا للأجر «الضرورة موضوعة علي ان ابشر . الويل لي ان لم ابشر» و«ان كنت قد زرعت فيكم الروحيات . أهو كثير علي ان احصد منكم الجسديات؟!»

الرسالة الحقيقية هي التي تفيد الناس: في احد الايام كانت سيارة الاجرة تقلني من الكويت الى الاحمدي في دولة الكويت ، ولاحظت الى جانب السائق عددا وفيرا من المجلات الأدبية والجرائد اليومية ، فقلت له : يا اخ : يظهر انك تطالع وتقرأ وتتبع ، فاجاب نعم انا اهوى المطالعة واعشق القراءة ، قلت له ثانية بارك الله فيك واكثر من امثالك ان المطالعة تثقف الانسان وتنميه بالفكر والمعرفة. قال لي : محترم ماذا تعني بالثقافة والمثقفين ؟ وبالفكر والمفكرين ؟ واستطرد قائلا : الثقافة ثلاثة انواع نوع يضر ، ونوع ينفع ، ونوع لا يضر ولا ينفع . فالضار هو نقمة على المجتمع ، ويكون وبالا على الانسانية ، (وياليت ذلك المثقف لو لم يولد). واما النافع فهو نعمة للمجتمع لانه «رسالة» وقد لا يكون ذلك المثقف النافع متعمقا في العلوم ، واقل ثقافة من ذلك الضار ، ولكنه هو المثقف الحقيقي ، وهو رجل الفكر المعول عليه لانه جاء يحمل للمجتمع البشري «رسالة». وقد اعجبت بهذا التعليل الرائع والاسلوب الفلسفي الرفيع والواقعي وتذكرت اللقاء الطويل الذي كان قد جرى لي مع المرحوم الدكتور احمد زكى رئيس تحرير مجلة العربي الكويتية ورده على سؤال وجهته اليه في حينه: من اي المصادر تستمد مادتك عند كتابتك افتتاحيات العربي ؟ اجاب من المجتمع وليس من الكتب ، لاني اذا اعتمد على الكتب اكون قد قمت بعملية اجترار فقط ورجعت الى الوراء ، ولم اقدم للقارىء لا جديدا ولا مفيدا ، وأما هذا المجتمع اجد فيه كل جديد ومفيد.

والواقع ان المثقف النافع والمفكر المفيد ، والذي يحمل رسالة هو الذي يستقي مادته من محبة البشر ، وخدمة المجتمع ، والبذل والعطاء من اجل اخيه الانسان .

هؤلاء هم الخالدون لان الفكر عندهم كان رسالة ، وانهم كانوا رسلا . وان هؤلاء المثقفين يكونون شموعا وشهداء في آن واحد . انهم شموع لانهم ينيرون الدرب امام الناس ليسيروا قدما نحو الحق والحقيقة . وهم شهداء لانهم يضحون باغلى مالديهم ، وهو حياتهم من اجل الحق والرسالة ، والانسانية .

واما النوع الثالث من المثقفين فهو الذي لا ينتج ضررا ولا يعطي نفعا او فائدة . وان كثيرين من رجال الفكر والمثقفين برزوا على شاشة الحياة ، وظهروا على مسرح الفكر ، وربما كانوا موسوعة علوم وجعبة معارف ، ولكن اذ لم يكن الفكر لديهم مقترنا برسالة فقد زالوا ورحلوا وليس لهم صدى ولا اثرا يذكر . لانهم لم يضروا ولم يفيدوا وكأن وجودهم وعدمه سيان .

العطاء السخي: كان المطران بولس سخيا بالعطاء ، وكان معينا لاينضب ، واذا ماحدث ان قصر فذلك «لم يرد ان يعمل آية واحدة بينهم لقلة ايمانهم» اسمعه يقول «لم نستطع ان نقوم باي تجديد او تحسين من حيث وضعها العام ـ المجلة ـ لا لضآلة البضاعة الادبية ولا لبخلنا على قارئنا الكريم»(^)

علمنا من مجريات تاريخ حياته انه مرّ بفترة حالكة قاتمة سوداء من الايام والظروف ، والتي حاولت ان تشل حركته الادبية والفكرية وتوقف تدفق العطاء فيه غير انها لم تفلح ، بل ظل يتدفق فكرا وعطاء بدون توقف .

اجل ان الايام حاولت اخفات «الصوت الصارخ» ولكن البوق ازداد صراخا «ان سكت هؤلاء فالحجارة تصرخ».

الرسالة معاناة: لا يمكن ان تكون الرسالة رسالة مالم تكن مقترنة بالمعاناة ، ومن لا يعاني لا يمكن ان يكون رسولا .

من يتتبع افتتاحيات مجلتي المشرق ، ولسان المشرق ، يجد المطران بولس يتشكى كثيرا ممايعانيه ويقاسيه في سبيل اداء هذه الرسالة الفكرية. ويطلق على

<sup>(</sup>٨) لسان المشرق مجلد ٣ السنة ١٩٥٠ العدد ١ الافتتاحية ص١

ذلك صفات واستعارات متعددة ـ مصاعب جمة ـ اتعاب ـ آلام مبرحة ـ عواصف هوجاء ـ لجج البحر الخضم ـ ظروف قاسية ـ اشواك واحساك ـ الطريق الوعر والخطر الشاق ـ الغيوم السوداء ـ عوائق ـ مرحلة شاقة ـ امواجا صاخبة ـ لججا مجنونة ـ الخ . ولكثرة الشكوى المرة التي كان يطلقها قال : «قد اتهم بالتشاؤم»

مجابة المصاعب واستمداد اللذة من الألم والمعاناة: الى جانب شكواه من المعاناة ، فهو في الوقت ذاته لا يظهر بمظهر الجبان الرعديد فهو اولا: يجابه ما اعترضته من مصاعب بقوة وشجاعة . ثانيا: يستمد من المعاناة والمجابهة لذة . يقول «لنا قوة تهزأ بالآلام والعواصف» و«ان المصاعب سلم للصعود الى الذروة السامقة من النجاح ، واننا فائزون لاننا ادينا واجبا مقدساً» .

واليك بعض ما كتبه حيث يبدو فيها قويا جبارا ازاء المحن والشدائد، وكيف انه يستمد اللذة من خلال ذلك.

«ان الشعلة الصغيرة لا تخشى الزوابع والاعاصير والا لما خرجت امام وجه الحياة ، فهي تجاهد وتجالد وتحارب الظلمات الدامسة مادام فيها قوة على الحياة ، وتبقى متألقة ساطعة مهما تكاثرت الزوابع ، وتراكمت الاعاصير ، بل انما تشعر بقوتها وجبروتها كلما قامت حولها هذه الزوابع والاعاصير ، وتعلم انها خلقت لا لكي تبقى في خبائها بل لتخرج امام الظلام وتبدده عن الذين يحيطون بها» . . . . «والزهرة الصغيرة لا تخشى الثلج والصقيع . مازالت تحوز قوة الايناع والازهار ، والا لضلت في كمها محجوبة عن اشعة الشمس ، قابعة في امن وطمأنينة ، ولكنها رغم معرفتها ان الثلوج ستتراكم حولها ، وان الصقيع يحاول تجميدها ، تخرج رأسها الجميل ، وتنشر في الهواء عطرها ، وتبعث للقريبين والبعيدين عبيرها . «والبلبل الغريد لا يخشى الغربان الناعبة ، مادامت اجنحته قوية وقيثارته سالمة من العبوب ، والا لظل في عشه قابعا على الهشيم الناعم صامتا وكثيبا ، ولكنه رغم معرفته ان الجو مليء بالغربان ، وهي تملأ الدنيا نعابا وعويلا ، يخرج من عشه رفيع الراس تياه الجبين فيصعد اعالي الشجر وذرى القصور ولاسوار ، ويرسل في الجو انغامه العذبة ليبدد كروب الحياة عن ذوي الكروب والاسوار ، ويرسل في الجو انغامه العذبة ليبدد كروب الحياة عن ذوي الكروب

والبأساء . . . وكذلك الاديب الحقيقي ، والكاتب اللوذعي ، والعالم العامل ، فانه مثل الشعلة والزهرة والبلبل يخرج امام وجه الحياة بقوة جبارة يستمدها من قلبه ويبعثها من روحه ، فلا تهمه الاعاصير والرياح ، ولا تخيفه الثلوج والزوابع ، ولا ترديه الغربان الناعبة مهما كانت خطرة وقوية ١٠٠٠ لا بل يقرن اللذة بالألم كقول السيد المسيح «طوباكم اذا اضطهدوكم وعيروكم وقالوا عليكم كل كلمة شريرة من اجلى كاذبين ، افرحوا وتهللوا» واسمعه يقول «ان الصعاب التي يقاسيها الاديب والصحافي عندنا لا تكاد تحصى ، والجهاد الشاق الذي يجتاح غمراته لا يكاد يوصف. ومع ذلك فان للكاتب لذة روحية خاصة في هذا وذاك ، وكلما كان طريقه اكثر صعوبة ، وجهاده اعظم مشقة كانت لذته الروحية ابعد مدى(١١) ويقول في مكان آخر «والارواح البشرية بالنسبة الى الآلام والأمال ثلاثة اضرب ، الاول يذوي ويموت ، عند «الصدمة الاولى» والثاني ينازع بعض الوقت ، واذا ما تكاثرت سهام الاعداء لا يلبث ان يهوي صريعا يتخبط في دمائه على الاديم . . والثالث ، . هذه هي ارواح العباقرة والانبياء والشعراء تكيل للدهر الصاع صاعين او اكثر ، فتتلقى سهامه بصدرها وتعيدها اليه حامية دامية ، وماتزال به حتى تنتصر فتتحطم كل الآلام تحت اقدامها الجبارة . . . هذه الارواح تنازع طويلا ولكنها لا تموت لانها اقوى من الدهر واعظم من الحياة وأوسع من الفضاء وأشد صولة من الموت . . هي بكل حق بنت الازل . . بنت الخلود . . (١١)

المناصرة والظروف المآتية: مما لاشك فيه ان الظروف المآتية ، الهادئة لها تأثيرها الايجابي في حياة الاديب والكاتب ، وبالعكس فان للظروف القاسية لها تأثيرها السلبي في حياة المفكرين ، فان السيد المسيح لم يعمل آية واحدة في الناصرة لسلبية اهلها . يقول المطران بولس بهذا الشأن «ان الكاتب او العالم العامل ليس إلا سراجا بيننا ، ولا يمكن للسراج ان يعطينا النور قويا ومتواصلا إلا اذا ملأناه زيتا نقيا وتعهدناه بمقادير كافية من الزيت كلما رأينانوره يتضاءل ، وإلا انطفأ

<sup>(</sup>٩) لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ الافتتاحية ص ٣ - ٤

<sup>(</sup>١٠) لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ العدد ١ الافتتاحية ص ٢

<sup>(</sup>١١) المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ العددان ٢٠ و٢١ الافتتاحية ص ٨٨٥

عاجلاً أو آجلاً وبقينا في ظلماتنا الدامسة "" ويقول ايضا «سنتان عجفاوان تمران على هذه المجلة الطفلة ، ولم تستطع ان تقوم باي تجديد او تحسين من حيث وضعها العام . . . ولانعدام المناصرين من الوجهتين الادبية والمادية . والكاتب الاديب عندنا غريب عن اهله واوطانه ، غريب عن اصدقائه وخلانه اقسم الشرق ان يذيقه الامرين ويورده حتفه قبل اوانه بزمن طويل ، بينها ذخر العالم المتمدن كتابه وادباؤه وشعراؤه ، فتراهم يتلقون المساعدات المادية والمعنوية تترى من حكوماتهم وشعوبهم ، ويرفلون بمكانة سامقة دونها كل مكانة في البلاد . اما عندنا ـ وياللاسف البليغ ـ يعيش هؤلاء الافراد بيننا غرباء متعبين مذلين ، وغالبا لا نرى لديهم موضعا يسندون اليه رؤوسهم ، ويتركون هذا العالم وفي قلوبهم الف غصة ، وفي عيونهم الف دمعة . . . ثم يشير الى المجلات التي ظهرت في الكنيسة منذ الحرب العالمية الاولى والى الآن ويقول «ولكن اعراضنا عن انعاشها ومعاضدتها كان كفيلا لوأدها في مهدها ""

#### مجال الرسالة

اما مجاله في اداء هذه الرسالة الفكرية المقدسة ، فهو التراث السرياني العريق الخالد ، فقد جال وصال في افاق الآداب الرحبة ، وفي اغوار الفلسفة الضاربة في الاعهاق ، وفي بطون التاريخ ، وتناول سائر فروع المعرفة السريانية ، كل ذلك خرج من يراعه بلغة عربية فصحى . يقول «نظهر للقراء مفاتن الادب والفلسفة والتاريخ اغترافا من بحر آدابنا العريقة الواسعة»(١٠)

فالمطران بولس ، هو احد رسل الفكر في الكنيسة في القرن العشرين ، سار مع قافلة الرواد الأراميين بشموخ ، مرفوع الرأس ، وراء القائد البطريرك افرام برصوم .

<sup>(</sup>١٢) لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ الافتتاحية ص ٢ - ٣

<sup>(</sup>١٣) لسان المشرق مج ٣ السنة ١٩٥٠ الاعداد ١، ٢، ٣، الافتتاحية ص ١- ٤

<sup>(</sup>١٤) لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ الكلمة الاولى ص ٢

هؤلاء جميعا احبوا الكنيسة بكل قواهم وسكبوا ما في قلبهم ونفوسهم ، وعقولهم ، في خدمة الثقافة والادب . واوقفوا حياتهم منذ ريعان الصبا لخدمة بيعة الله المقدسة والذود عنها . وكان حرصهم عليها وعلى تراثها يفوق حدود الوصف ، اذ ظلوا طوال حياتهم سيوفا مصلتة على راس من يناوىء مبادىء هذه الكنيسة ولغتها السريانية ، وتراثها العظيم ، او من يخط من قدرها او يستصفر من شأنها . وكقول السروجي

# oioso cerso lisso ossos oscio

لقد كانوا في ردودهم على من حاول تشويه الحقائق لا يعرفون الهوادة ولا اللين ، جريئين في اعلان ماكانوا يعتقدونه ويؤمنون به حق الايمان .

هنالك كثيرون زاغوا عن الحقيقة ، من الشرق والغرب ، فبعضهم عن عدم اطلاعهم الكافي على التاريخ السرياني اذ اعتبدوا مصادر خاطئة فكتبوا دون تعمد او غرض ، وهنالك من غمس ريشته بمداد الحقد البغيض ، وهنالك من تعمد لغرض .

فالمطران بولس وزملاؤه في الجهاد ، لا يبغون جدال الناس ، ولا يريدون النزول في حومة النقاش العقيم او الجدال الذي لاطائل تحته ، ولكن لا يتمكنون من السكوت عن هضم اي حق من حقوق ثقافتنا وكنيستنا . ولا يمكن ان يقفوا مكتوفي الايدي تجاه من يحاول ان يشوه سمعتنا والخروج عن الحقيقة والصحيح . .

علينا جميعا ال نلاحق ونتابع ونعرّف الناس بالحقائق هذا هو مجال رسالة المطران بولس وزملاؤه ورسالة الجميع ، ان ندعو الى تقويم كل انحراف وتضليل في العقيدة والفكر والادب ، وتبصير المفكرين بما يردهم الى الحق ـ

والله الموفق.

نختم هذه المقدمة بالنشيد الحبري الخاص بابرشية الموصل ، وهو من نظم المطران بولس حيث يتغنى بالآباء والاجداد والتراث .

الردة

ما اجمل الانوار في بيعة السريان غنت لها الاطيار فيضا من الالحان

افرامُ مقدامهم في جنة الطهر اغناطيوس بدا اعجوبة الدهر يعقوب مشعالهم في روضة الشعر بين يديه غدا عرف من الطهر سويسريوس لهم صمصامة النصر هو شعاع الهدى هو سنى البشر غريغوريوس لهم قيشارة الفجر هو عبير الندى في البيعة البكر انوارهم اشرقت في ظلمة الفجر صن حبر احبارنا يا رب للذخر وريحهم عبقت مياسم الزهر واحفظن مطراننا لصالح الذكر قداسة طبقت مرابض الفخر يارب صن جمعنا من محنة الضر وغيرة احرقت معالم الشر واحرس كنيستنا لابد الدهر

## 公公

المناعانية المناعات المناعات

الان ودر سعاء ألام وردم مع المعنى معرفه معنى معاقبة ألام في المعنى معاقبة ألام في المعنى المعنى علم المعنى علم المعنى علم المعنى علم المعنى المعنى علم المعنى المع

## افاقه العلمية والثقافية

يحتل المطران بولس على ساحة الفكر والثقافة مكانة خاصة متميزة ، فقد برز في كل ميدان ، ونبغ في كل موضوع ، في اللاهوت ، والتاريخ ، والادبين السرياني والعربي ، والفلسفة ، والمنطق وغيرها . جنى الثهار ، وقطف ، وقدم للانسانية في سلال ملأى من جميع انواع الفاكهة . ولدى مطالعة اثاره القلمية نستطيع ان نستنج مايلي :

اولا: اتقن اللغتين السريانية والعربية ، وتمكن من فنونهما ، وبلغ ناصية ادابهما ، فترك في كلتا اللغتين بحوثا نظما ونثرا . والم بالافرنسية ، وكان في سني حياته الاخيرة ، سيّما بعد عودته من اميركا عام ١٩٥٩ يتكلم ويعظ بالانكليزية السهلة .

ثانيا: كان له اطلاع عام على مختلف اضرب المعرفة ، فكتب في معظمها كما سيأتي شرحه ، ولكنه لم يختص بعلم معين ، ولم يحدّد موقفه بوضوح في هذا المجال ، او بعبارة اخرى انه لم يتعمق في احدها تعمق اهل الاختصاص ، ولكنه كان خصيب الفكر ، في جميعها لم يشك منه قحطا في فكر او جدبا في معنى .

ثالثا: كان الادب السرياني، والتراث السرياني اعجب نواحي افاقه العلمية، فقد اعطى لهذا النوع من الثقافة مالم يعطه لغيره من انواع الثقافة الاخرى، فقد دخل المعارك واتخذ المواقف كما سيأتي شرحه.

رابعا: ترك ثروة قيمة من البحوث الادبية والدينية والفلسفية والتاريخية تنبىء عن قدرته الفكرية وطاقاته المبدعة ، وتقدر بقيمة كبيرة في ميزان الثقافة العالمية والسريانية . وان هذا ما جعله خالدا في نفوس العلماء الذين يقدرون له هذا الانتاج الفكري الذي يزيد في قيمة الثقافة الشرقية .

خامسا: تجلى استعداده للكتابة والتأليف بشكل خافت ومتكسر في دير مار متى ، المحامسا: تجلى استعداده للكتابة والتأليف بشكل خافت ومتكسر في دير مار متى ، 1979 ـ 1980 . غير ان

الايام التي اقام فيها بالموصل ، العراق ١٩٤٥ ـ ١٩٥٩ كانت من اخصب ايامه هي ايام الانتاج والعطاء المتدفق ، والحصاد الوفير .

سادسا: في سنة ١٩٥١ انعم عليه قداسة البطريرك افرام الاول برتبة «ملفان» في الكنيسة على اثر الاطروحة التي رفعها اليه في علم النفس لدى مار سويريوس موسى بن كيفا ٩٠٣+ الفيلسوف. وهذه صورة شهادة الملفنة.

## اغناطيوس افرام الاول بطريرك انطاكية (محل الختم) شهادة ملفنة

لما امعنا نظر الفحص في مقالة «النفس» التي جمعها ووضعها بالعربية عثابة اطروحة ، ورفعها الينا ، ابننا الروحي الربان بولس بهنام الراهب القسيس ، وتلميذ مدرستنا الكهنوتية الافرامية ومديرها اليوم ، وذلك اقتباسا واخذا عن ملفان الكنيسة المتبحر ، مار سويريوس موسى ابن كيفا اسقف بارمان والموصل ، ورأينا صحتها وحسن ترتيبها ، خولناه رتبة ملفان في الفلسفة واللاهوت ، باركه الرب ووفّقه في صالح الاعمال .

كتب في قلايتنا بحمص في ١٥ ايلول سنة ١٩٥١ م

وبعد هذا نطرح السؤال التالي: من اين استقى المطران بولس علومه ؟ ومن اين اتته هذه الحكمة وهذا العلم الغزير؟

ان دراساته الاولى في بلدته كها علمت ، وما حصل عليه في دير مار متى كها سبق شرحه ، وما تلقاه في الاكليريكية ـ لبنان زحلة كها ذكرنا ، كل تلك الدراسات البسيطة لا يمكن ان تبوأه هذه المنزلة العلمية المتميزة ، ولم يكن بقدورها ان تهيء على ساحة الفكر عالما مثل المطران بولس . اذا الامر غير ذلك .

الحقيقة الثابتة هي انه «قرأ على نفسه» وثقف نفسه بنفسه واما المدارس فلم تكن إلا حافزا. او بعبارة اخرى ، ان ظهر على ساحة الفكر نتيجة استعداده

ومواهبه قبل ان يتلقى ذلك من معلمه ومعهده ولا غرو في ذلك ولا عجب، فمعظم فحول العلم في كنيستنا السريانية قرأوا على انفسهم، ومن جملتهم العلامة ابن العبري<sup>(۱۰)</sup> فهؤلاء كلهم خريجو المكتبات، والدراسات الخاصة، والمطالعة الذاتية.

يقول الاستاذ ابراهيم الخوري في الكلمة التأبينية التي القاها عن الاديب السرياني الكبير الارخدياقون نعمة الله دنو المتوفى عام ١٩٥١ في حفلة الاربعين التي اقامتها جمعية الاحسان في كنيسة مار توما بالموصل «سألني المرحوم الاب انستاس ماري الكرملي في زيارة لي اياه سنة ١٩٢٩ من يكون نعمة الله دنو السرياني ؟ وما درجة ثقافته ؟ ووزن شهادته ؟ اجبته صفته في نسبه ـ السرياني ودرجة ثقافته ووزن شهادته حياة العلماء هذه كها تحياها ابويتك بين جدران مكتبتك (۱۱)». فالمطران بولس عكف على التحصيل بنفسه مندفعا بمواهبه ، يقضي الساعات الطوال دارسا ، منقبا ، باحثا ، مراجعا بصبر وجلد عجبيين . ونقدر ان نقول بان المكونات الفكرية له كانت سريانية وعربية ، بدليل ان عقليته تفتحت على هاتين الثقافتين الشقيقتين في آن واحد السريانية والعربية ، لغة وادبا . فمصادره السريانية كانت كتب الأباء السريانيين وبخاصة فرسان الشعر السرياني ، افرام ، واسحق ، ويعقوب . ثم مؤلفات العلامتين الكبيرتين يعقوب الرهاوي ، وابن العبري والكتب الفلسفية واللاهوتية للملفانين الشهيرين الداري ، وابن كيفا والرهاوي المجهول ، والبرطلي الخ .

اما المصادر الفكرية العربية ، فقد وهبه الله ولعا كبيرا بتتبع مؤلفات الشيخ الرئيس ابن سينا ، والفارابي ، والكندي ، وكل من له صلة بالسريانية امثال هؤلاء . اضف الى ذلك شغفه بمطالعة الآداب العربية شعرا ونثرا سيّما ادباء المهجر مثل جبران خليل جبران ، والقروي ، وايليا ابو ماضي ، ثم مي زيادة . ولا نسى اطلاعه الواسع على مجرى الحياة الفلسفية لدى فلاسفة الهند والصين والاغريق والعرب . فكان في كل ذلك يعد نفسه لان يكون علما من اعلام الثقافة ، ويحمل راية التراث السرياني على ساحة الفكر .

<sup>(</sup>١٥) اغناطيوس افرام برصوم: اللؤلة لمته ر علمه ، حلب ص ٢٠٤

<sup>(</sup>١٦) لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ العدد ١ ص ٢

## مجلتا المشرق ولسان المشرق

الصحافة في الكنيسة ، حلقة ثقافية جديدة تنضم الى سلسلة الحلقات الثقافية والسريانية ، لا بل لون حضاري آخر يرفع من شأن الكنيسة السريانية وحضارتها العملاقة .

ان اول صحيفة نشأت في كنيستنا كانت «كوكب الشرق» التي انشأها المرحوم الاستاذ نعوم فائق عام ١٩١٠ ثم توالت من بعدها جرائد ومجلات عديدة حتى يومنا هذا ، ومن اكثر تلك المجلات صدى ثقافيا وفكريا مجلة المشرق .

المشرق: وهي مجلة علمية ادبية اخلاقية مدرسية انشأها الاب بولس بهنام (المطران بولس بعدئذ) مدير المدرسة الاكليريكية الافرامية بالموصل ، مطبوعة بمطبعة محفوظ بالموصل صدر العدد الاول منها في ١ حزيران ١٩٤٦ ، واخذت تصدر مرتين في الشهر لغاية العدد ١٤١ ، في ١٦ كانون الاول ١٩٤٦ وكان كل عدد يحتوي على ٤٨ صفحة ، وفي كانون الثاني عام ١٩٤٧ صدر العدد ١٥ في ٤٨ صفحة ثم العددان ١٦ و١٧ معا في شباط في ٨٠ صفحة ومثل ذلك العددان ١٨ و١٩ في آذار والعددان ٢٠ و٢١ في نيسان ثم الاعداد ٢٢ ، ٣٣ ، ٢٤ في ايار في صفحة في ٢٤ صفحات ، وقد بلغت عدد صفحات المجلد الاول من المشرق ١٠٦٨ صفحة في ٢٤ عددا من ١ حزيران ١٩٤٧ في ١٩٤٢ لغاية ايار ١٩٤٧ . ثم العددان ١ و٢ معا في حزيران ١٩٤٧ في ٨٤ صفحة ثم العددان ٣ و٤ في تموز في ٢٧ صفحة جميع صفحات الاعداد الاربعة من المشرق مجلد ٢ ، ١٥٥ صفحة ثم اغلقت لاسباب قاهرة

كان صاحبها ورئيس تحريرها الاب بولس يرى كل سعادته في اصدار هذه المجلة ، لا بل كانت مستودع آماله واحلامه ويحدثنا عمّا كان يختلج في اعماقه من طموح واحاسيس يقول «وهكذا كانت هذه الصحيفة حلما جميلا في مخيلتي ، وبذرة

صغيرة في نفسي وانا اسقيها منذ عهد طويل افاويق روح تمخضت بها اياما وليالي كما يتمخض الحلك البعيد بالفجر المنير، وامالي بها تتجمع عند هدف واحد كما تتجمع الفراشات البيضاء حول زهرة عطرة فواحة، اما هذا الهدف فهو وحيد لا يتجزأ وقفت له عقلي وقلبي ويراعي حتى اتوصل اليه ـ بعون الله ـ فابلغ غايتي العذبة من الحياة(۱۷)

ويشخص اهداف المجلة بقوله «اما هذا الهدف الوحيد فهو خدمة الادب عامة وخدمة ادبنا العزيز خاصة لما لهذه الناحية الاخيرة من المحل الاسمى في نفسي فسأحمل مشعاله عاليا ، وارسل انواره من هذا «المشرق» مبرزا اروع ما تمخضت به نفوس اسلافنا الميامين من مثل عليا ، وتفكير صحيح ، مضيفا الى ذلك ما انتجته عقول اساطين الشرق في العصور الخالية من خيال عذب ، وعبقرية خلابة وسؤدد فذ ، وشعر ، وفلسفة ، وتفكير ، وسأتحرى في كل مواضيعي البلاغة العربية الراهنة التي مها مرت عليها السنون تبقى كما هي جدة وطهرا ونقاء (١٠)

ويقول نيافة المطران برنابا في تأبينه للمطران بولس «كان (الاب بولس) يحدثني عن حلم يراوده في اصدار مجلة ، ونتحدث في الاسم الذي يجب ان يطلق عليها ، ونستعرض عدة اسماء ، واخيرا يروق له اسم جميل طالما تغنى بما فيه من امجاد وامجاد هو «المشرق»

وكان العلامة الاستاذ عيسى اسكندر المعلوف قد نظم قصيدة بستة ابيات شعرية يؤرخ بها المشرق، ويهنىء صاحبها، وهي

ترقى بها بين العوالم منزلا ليكون في نشر الحضارة موئلا هي شاهد فيها النجاح تكللا شحذ اليراع على الهدى متوكلا

ان الصحائف للبلاد منارة وتبث روح توحد وتعاضد فالمشرق الغراء قد انشئت (بهنام بولس) كاهن السريان قد

<sup>(</sup>۱۷) المشرق: مجلد ۱ السنة ١٩٤٦ العدد ١ ص ٣

<sup>(</sup>١٨) المشرق: مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ١ ص ٣ - ٤

ندعو له بالنجح في خدماته ولها تنشر معارف بين الملا وبهاتف التاريخ وافي منشد «بالمشرق الممتاز هني (الموصلا)(۱۱) ۱۹۷ مست (۱۹۷ منشد ۱۹۷ منشد ۱۹۷ مناز هني (الموصلا)(۱۹۷ مناز هني (الموصلا

1957

لسان المشرق

قلنا ان المشرق اغلقت عام ١٩٤٧ ، وحيث ان شوق الاب بولس الى انشاء مجلة كان يشده فحمل الراية ثانية واصدر مجلة اخرى سهاها «لسان المشرق» ثابر على اصدارها بحيوية ونشاط لمدة اكثر من ثلاث سنوات ثم توقفت على اثر رسامته مطرانا لابرشية الموصل عام ١٩٥٢ .

صدر العدد ۱ منها في ايلول ۱۹۶۸ والعدد ۲ في تشرين الاول والعددان ٣ و٤ معا في تشرين الثاني وكانون الاول والعدد ٥ في كانون الثاني ١٩٤٩ ثم العددان ٥ و٧ معا في نيسان وايار . ثم العدد ١٠ في معا في شباط واذار ثم العددان ٨ و٩ معا في نيسان وايار . ثم العدد ١٠ في حزيران ١٩٤٩ وبه تنتهي السنة الاولى . وقد ضم العدد المفرد ٤٨ صفحة ، والعددان المزدوجان ٨٠٠ صفحة .

وصدر العدد ١ من السنة الثانية في تشرين الاول ١٩٤٩ والعدد ٢ في تشرين الثاني ثم العددان ٣ و٤ معا في كانون الاول وكانون الثاني ١٩٤٩ ـ ١٩٥٠ ثم العدد ٥ في شباط ثم العددان ٦ و٧ معا في آذار ونيسان ثم العددان ٨ و٩ معا في ايار وحزيران ثم الاعداد ١٠ و١١ و١١ معا في تموز وآب وايلول في ١٠٦ صفحات وبذلك تنتهي السنة الثانية . وقد ضم العدد المفرد ٤٠ صفحة والعددان المزدوجان ٨٠ صفحة وبلغت عدد صفحات السنة الثانية ٤٧٤ صفحة وصدرت الاعداد ١ و ٢ و ٣ معا في السنة الثالثة في تشرين الاول وتشرين الثاني وكانون الاول ٠٥٠ في ١٩٥٠ في ١٩٥٠ في ١٩٥٠ في كانون الثاني وشباط وآذار ١٩٥١ في ١٩٥ صفحة والعداد ٨ و ٩ و١ معا في كانون الثاني وشباط وآذار ١٩٥١ في ١٩٥ في والعداد ٨ و ٩

<sup>(</sup>١٩) المشرق مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ١٨ و١٩ ص ١٦٣

و١٠ معا في ايار وحزيران وتموز في ١٢٠ صفحة والعددان ١١ و١٢ آب وايلول خصصت لموضوع النفس عند موسى بن كيفا وبلغت عدد صفحات المجلد الثالث من ١١ - ١٠: ٣٦٠ صفحة .

وصدر العدد ١ من السنة الرابعة في تشرين الاول ١٩٥١ في ٤٠ صفحة ومثله العدد ٢ في تشرين الثاني والثالث في كانون الاول والعددان ٤ وه معا في كانون الثاني وشباط ١٩٥٦ في ٨٠ صفحة وبلغت عدد صفحات السنة الرابعة عدد صفحة من العدد ١ الى ٥

وقد لاقت المجلة سواء المشرق او لسان المشرق مصاعب جمة واتعابا لا تحصى كما يبدو من افتتاحياتها في مطلع كل سنة جديدة ففي افتتاحية السنة الثانية من لسان المشرق يقول «خضنا ميدانا مبطنا بالاتعاب والاشواك، مغلفا بالصعاب والاحساك، ولاقت امواجا صاخبة وقاومت لججا مجنونة» ثم يستطرد قائلاً «ونجن نقدم لمرحلة جديدة شاقة» ويقول في نفس الكلمة «فكم من صحيفة تولد عندنا، وما ترى نور النهار وظلمة الليل حتى نراها اثرا بعد عين، لا لشيء إلا لعدم مؤازرتنا لذلك القلب المسكين الذي اخذ على عاتقه سكب دمائه في سطورها. ونضع امامه العراقيل والحواجز».

وفي افتتاحية السنة الثالثة للسان المشرق يقول «سنتان عجفاوان تمران على هذه المجلة الطفلة» ، ثم يشكو من انعدام المناصرين من الوجهتين الادبية والمالية . الى ان يقول «لم اكتب هذه الكلمات إلا للمصاعب الجمة التي لاقيتها والاقيها في سبيلي منذ تجردت لانشاء هذه المجلة ، ولأنني ارى نفسي وحيدا في ميدان يعجز عن خوض غمراته اشخاص كثيرون» ثم يستطرد قائلا «لا تظهر صحيفة عندنا الا والمعاول لها بالمرصاد» ثم يستعرض الصحف الملية التي ظهرت منذ نهاية الحرب العالمية الاولى والى الآن ويقول «كلها انتقلت الى جوار ربها غير مأسوف عليها ، بعد ان جاهدت وبذلت من القوى المادية والمعنوية الشيء الكثير ، ولكن إعراضنا عن انتعاشها ومعاضدتها كان كفيلا لوأدها في مهدها» .

وكانت المشرق ولسانها ، قد اخذت كل منها على عاتقها خدمة التراث كما علمنا ، فقد جال قلم رئيس تحريرهما في كل مجالات المعرفة في الادب ،

والفلسفة ، والتاريخ ، والدين ، وتراجم للاعلام من السلف الصالح ، وكل فروع الثقافة السريانية ، وكان ينقل اليها من اللغات الاجنبية كل مايعزز شأن السريانية .

شارك فيها نخبة متميزة من كبار الكتاب ورجال الفكر ، امثال : الربان عبد الاحد توما (البطريرك يعقوب بعدئذ) الذي كتب فيها ابحاثا تاريخية ودينية نفيسة ، كمقاله (من هو بطريرك انطاكية الشرعي ، وفصول من تاريخ الكنيسة في الهند ، ونسب المسيح واقرباؤه بالجسد وغيرها) . والارخدياقون نعمة الله دنو الاديب السرياني المعروف ، الذي له بحوث في الموسيقى السريانية ، وترجمة الاعلام ومواضيع عديدة تدور حول السريانيات. ومقالات دينية للمطران يوحنا دولباني . وان ننسى لا ننسى ما اقتطفته المجلة من مؤلفات البطريرك افرام الاول برصوم من امور دينية وتاريخية ، كالمقالة عن الشهداء الحميريين ، ومدرسة انطاكية اللاهوتية وغيرها. وللدكتور متى اسحق مقالات اجتماعية عديدة، وقصائد شعر نحو: الكحول الهدامة ، ومن نافذي وغيرهما . اما السيدة ميري عبد الاحد فنقلت فصولا شيقة من الانكليزية الى العربية فيها يخص الحضارة السريانية : لها اثر السريان في الحضارة العالمية ، والدين دليل المدنية . والاستاذ كوركيس عواد الذي رفع من شأن المجلة بقلمه السيال حيث كتب بموضوع خزائن كتب العراق العامة في ايام العباسيين ، ومثله العلامة الاستاذ عيسى اسكندر معلوف . ويليهم ، الاساتذة الاماجد ، والادباء الافاضل : حنا بطرس ، يوسف مسعودي ، شاذل طاقة ، الشهاس جرجس القس يوسف (نيافة المطران برنابا حاليا) ، يوسف امين قصير ، حنا رزوقي الصائغ ، ابراهيم الخوري ، احمد نيله ، غانم متى النقاش ، فكتور متى النقاش ، شعبان رجب شهاب ، ذو النون الشهاب ، جورج قذيفة ، موسى رزوقي ، عبد القادر فائق الزبوني ، عبد المسيح افرام ، يوسف القس عبد الاحد ، رياض المعلوف ، وعدد اخر .

اما ما دبّجه يراع الاب بولس بهنام فسوف نقف عليه في البحوث القادمة . بقي ان نقول ان المشرق ، لسان المشرق ، من ارقى المجلات التي صدرت في حقل الطائفة ، وفي العالم العربي ، واغزرها مادة . وستظل مرجعا للباحثين ، ومنهلا يغترف منه المعنيون بالتراث السرياني الخالد ، والثقافة الشرقية السامية .

## الابحاث الدينية

تناول اباء الكنيسة السريانية الاعلام اسفار الكتاب المقدس، عبادة، ودراسة، وترجمة، ونقلا، وضبطا، وتنقيحا، وشرحا وتفسيرا، كما اتجهت عنايتهم واهتمامهم في العلوم الدينية واللاهوتية والعقدية، فاغنوا بذلك خزائن الشرق والغرب بما خلفوه من مجلدات ضخمة في هذه المواضيع. وكنا قد كتبنا في ذلك شرحا وافيا في كتاب خاص دعوناه الكتاب المقدس في كنيسة انطاكية السريانية «طبع في حلب عام ١٩٨٢ ضمن سلسلة الدراسات السريانية التي يصدرها نيافة مار غريغوريوس يوحنا ابراهيم مطران حلب، والذي يحمل الرقم همن السلسلة المذكورة.

ان التراث السرياني يزخر بالدراسات الدينية بمختلف فروعها ، وفيها المادة الدسمة التي لا يمكن ان تجدها في اي تراث مسيحي آخر . ومع هذا كله فان «رواد الثقافة السريانية» في القرن العشرين قصروا كثيرا في حقه ، تراهم منصرفين الى دراسة الادب ، والفلسفة ، والتاريخ ، وتركوا فيها بحوثا قيمة ، وبالغة في الاهمية العلمية والفكرية ، اما ما تركوه من دراسات في حقل البحوث الدينية فهو قليل جدا وليس بذي شأن . فالبطريرك افرام برصوم له كتابان مدرسيان فقط وهما ، التحفة الروحية في الصلوات الفرضية ، والزهرة الذكية في التعليم المسيحي ، وله ايضا المناشير البطريركية ، وفصول من سفر اشعياء النبي منقولة من السريانية الى العربية ، من تأليف العلامة ابن صليبي مفسر الكتاب الشهير من السريانية الى العربية ايضا بعض الخطب الدينية لبعض ملافئة السريان. ومع كل ذلك فهو اشهر من كتب وانتج في هذا الحقل الديني. (۱۱۷۰)

<sup>(</sup>٢٠) راجع السريان ايمان وحضارة مج ٤ للمؤلف ص ١٨٦

يقول المطران بولس «كان (البطريرك افرام) حجة في النظريات اللاهوتية اخذا عن ملافنة الكنيسة السريانية وغيرهم ، والامر الذي نأسف له شديد الاسف انه لم تتح له الفرصة لاخراج مؤلف في هذا المضهار لانصرافه الى النواحي التاريخية بصورة خاصة ، ثم الى النواحي الادارية كبطريرك»(۱۱) واذا تحرينا اثار الاخرين غير البطريرك افرام ، فلا نجد لديهم ما يلفت النظر . فالبطريرك يعقوب الذي خلف لنا اكثر من اربعين مجلدا في العلوم التاريخية لا تجد لديه بحوثا دينية منسقة ومنتظمة ابدا ، له «المواعظ» التي القاها في الكنائس لا شك تخللها معلومات لاهوتية وتفسيرية مفيدة ، مستقاة من التراث الديني .

اما المطران يوحنا دولباني ، فترك لنا بحوثا دينية مستفيضة في الحياة الروحية مصدرها الابحاث المسيحية المعاصرة دون التوغل في عمق تراثنا الديني .

واني شخصيا ، مذ قواني الرب ، فوضع بين اصابعي قلما متواضعا ، وبعد اطلاعي على الدراسات السريانية المعاصرة ، واحساسي بوجود فراغ كبير في البحوث الدينية التراثية ، فقد حاولت على قدر استطاعتي ، وقابلياتي الضعيفة والمحدودة ، ان اتوجه في هذا الاتجاه الديني وكان حصيلة ذلك الكتب التالية ١ - التعاليم الدينية ٢ - الآله المتجسد (عقيدة ولاهوت) ٣ - تفسير القداس (طقس وعقيدة) ٤ - اسرار الكنيسة السبعة (طقس وعقيدة) بالاشتراك مع سويريوس زكا عيواص (قداسة البطريرك حاليا) ٥ - القيامة العامة (لاهوت وعقيدة) ٢ - الكتاب المقدس في الكنيسة السريانية الانطاكية (شامل) ومقالات دينية متنوعة ، في الملائكة ، والابالسة ، والفردوس .

\*\*\*

والآن نأتي الى بيت القصيد: ماذا ترك لنا المطران بولس في البحوث الدينية ؟

<sup>(</sup>٢١) نفحات الخزام للمطران بولس بهنام ص ٥٠

من اثاره القلمية ، كتابان فقط

۱ ـ مبادىء الايمان لكنيسة السريان ، وهو كتاب مدرسي للمبتدئين يقع في ۷۰ صفحة ، يتضمن بعض القصص ، والتعاليم ، من العهدين .

٢ - البنفسجة الذكية : في خلاصة التعاليم المسيحية للعائلات والمدارس الارثوذكسية يقع في ١١٧ صفحة ، ويشتمل على سبعة ابواب وعلى المواضيع الوحي والنبوة ، حقيقة الدين المسيحي ، العهد الجديد ، الاناجيل ، حقيقة الانجيل ، الله ، الملاك ، الانسان ، التجسد والفداء ، الكنيسة واسرارها السبعة ، الصلاة فروضها ، واوقاتها ، الوصايا الالهية والكنسية ، الفضائل والرذائل

تجد في هذا الكتاب بعض الاثر الديني في التراث السرياني سيما في الابواب م ، ٤ ، ٥ ولكن بشكل مبسط وليس بعمق لانه وضع للعائلات والمدارس .

وله ايضا مسرحية دينية تاريخية في «القديسة شموني» سهاها الموت في سبيل الايمان نشرت عام ١٩٧٩ تقع في ٤٢ صفحة . وله ايضا تسع مقالات موجزة جدا في مجلة لسان المشرق وهي

١ ـ تعاليم المسيح : الوداعة : لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ العدد ١ ص ٨ ـ ١٣

٢ ـ حاجتنا الى يقظة روحية : لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ العدد ٢ ص ١ ـ ٤

٣ ـ درس في الصلاة: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ العدد ٢ ص ٥ ـ ٦

٤ ـ القيم الروحية وموقفنا منها: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ العددان ٣ و٤ ص ١ ـ ٤

٥ - حبة الخردل: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ العدد ٥ ص ٤١ ـ ٥٤

**٦ ـ رسالة الصوم**: لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ العدد ٢ ص ١٦١ ـ ١٦٥

٧ ـ الكتاب المقدس وعقائد الكنيسة : لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ العددان ٨ و٩ ص ٣٥٢ ـ ٣٥٣

٨ ـ الحكمة في سر الاعتراف: لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ العددان ١٠ ـ ١٢ ص ٤٣١ ـ ٤٣٤

٩ ـ الناصري المتألم: لسان المشرق مج٣ السنة ١٩٥١ العدد ٧ ص ٢٠٩ ـ ٢١٣

خمس من هذه المقالات هي مواعظ عادية ، موجزة ، والاثنتان الاخريان تتضمنان دراسة ، فالمقالة التي تحت عنوان «الكتاب المقدس وعقائد الكنيسة» يؤيد فيه ان الكنيسة استمدت كل عقائدها من الكتاب المقدس وتعاليم الرسل الثابتة ،

وماليس من هذين المصدرين لا تقره ، ولا تعترف به كعقيدة ايمانية ، ثم يتناول ثلاثة امور ، التقاليد ، الاعتراف وسلطان الحل والربط ، وذبيحة القداس والاستحالة ، ويؤيد صحتها وحقيقتها استنادا الى الكتاب المقدس ، والبحث هو رد على «بعض المكابرين والمتفلسفين على كنيسة المسيح المقدسة الجامعة الرسولية» على حد قوله .

والواقع ان شرح عقائد مثل هذه تحتاج الى دراسة عميقة ومسهبة اما هو فقد لخصها في خمس صفحات وبأسلوب مبسط لذلك يقول «كان يجب الاسهاب في هذه المواضيع الايمانية».

اما المقالة التي تحت عنوان «الحكمة في سر الاعتراف» فقد جاء البحث فيها ، ناجحا ، وموفقا ، فيه ابتكار وابداع ، اعتمد فيه على معطيات علم النفس الحديث ، الى جانب الكتاب المقدس هذا بالاضافة الى التقليد الابوي والرسولي في الكنيسة المسيحية السريانية . ويعدّ بكل حق دراسة اكاديمية منهجية .

قسم الموضوع الى ثمانية نقاط ١ ـ النفس والعمل (خيرا كان ام شرا) متطرقا الى قوى النفس الثلاث ، وعمل كل منها في حياة الانسان ٢ ـ دخول الخطيئة الى النفس ٣ ـ الخطيئة والنفس ٤ ـ الخطيئة والضمير ٥ ـ عذاب الضمير تجاه الخطيئة والنفس ٢ ـ حاجة الضمير الى التخلص من الخطيئة ٧ ـ الاعتراف واثره في الضمير ، واثر التشجيع في النفس البائسة ٨ ـ شعور الضمير بالغفران والقرب من الله .

المطران بولس واعظ مفوّه: (""): عد الى ما كتبناه عن هذا في الصفحات السابقة ، ثم تتبع مايلى :

كانت مواقفه الخطابية من ابرز مقومات شهرته التي كانت في اتساع وامتداد مذ كان مديرا لمعهد مار افرام الاكليريكي في الموصل. فقد برز خطيبا مفوّها ،

<sup>(</sup>٢٢) ان هذا النوع الثقافي الديني في الادب السرياني لا يسمى موعظة او عظة او واعظا . فان السريان استخدموا كلمتي عامق الديني في الادب السرياني لا يسمى موعظة او عظة او واعظا . فان السريان استخدموا كلمتي عامق النفي النفي النفي النفي المناه السريانية . وقالوا حدود المناه المناه المناه السريانية . وقالوا حدود المناه المناه السريانية . وقالوا حدود المناه ال



في موقف خطابي في كنيسة العذراء ـ بغداد

ذاع صيته وطبّقت شهرته معظم الابرشيات السريانية ، والمحافل الثقافية في البلاد العربية سيّما في سورية والعراق والاردن . وقد وافاني الحظ ان استمع الى العديد من خطبه .

كان يمضي يتدفق في الخطابة تدفق الينبوع الصافي ، يتغنى كالبلبل الغريد ، ومن الصفات التي تميز بها انه قادر على الارتجال في اللحظة التي يطلب منه ان يخطب او يعظ . وكان مما خص به انه اتسم بصوت جهوري اخاذ ، وجمال الالقاء ، فصيح البيان ، طلق اللسان ، بارعا ، ساحرا . يضرب على العاطفة التي هي العرق الحساس في الانسان ، يثير لدى سامعيه القيم الجمالية فيخدر نفوسهم للاستماع والانفعال بما يسمعونه . لا بل يلعب بالعقول والقلوب معا ، حتى يكاد سامعه ينسى نفسه ويود لو طال وعظه او خطابه .

كان يمزج سمة ادبية فنية الى جانب الفكر الديني ، تشف عن بيان رائق العبارة ، يتسلل الى النفس هينا ليّنا ، يبث فيها «المشهيات» و«المغريات» .

ومن الملاحظ لم يتخلل خطبه او مواعظه الدينية قصص التي تفضي الى عبر ضرورية جدا للخطيب الروحى .

لا يزال كثيرون من ابناء الكنيسة في كل مكان يرن صوته في اذانهم، متذكرين مواقفه الخطابية ، سواء الدينية التي ارتجلت من على منابر الكنائس ، ام الادبية والعلمية التي القيت حينا ، وارتجلت احيانا من على منابر المحافل والاندية الثقافية . ويتوارثون الاعجاب به .

والآن نأتي الى السؤال المحرج، اين مواعظه؟ واين خطبه؟ واين محاضراته؟

الوعظ بالسريانية فهو١٥١٥ أن الموعظة وواعظ الخ . الله والمعروف سنستخدم كلمة موعظة وواعظ الخ .

وجد في العصر الرسولي فئة سميت «بالموعوظين» . فاذا كانت الموعظة للموعوظين ، فاليوم الساحة المسيحية خالية من هذه الفئة .

لا نملك شيئا من ذلك ابدا ، سيّما من النوع الديني ما السبب ؟ الاب يوسف سعيد في كتابه يقول «كانت معظم المحاضرات التي القاها ارتجالية ، ولم يكتبها ، او فكّر بطبعها ، بنشرها «ص ٢٠١» وانا شخصيا اوافق على هذا التحليل واضيف : ان المطران بولس كان يبرز كخطيب بالشكل الذي وصفناه ، في الالقاء الارتجالي ، اكثر مما يبرز فيه في الكتابة ، والبرهان على ذلك : ان كثيرين كانوا يسجلون بعض مواعظه وخطبه ، ويحفظونها بنصها وفصها ، وعندما كانوا يلقونها او يرتجلونها ، لا نجد لها صدى ، ذا شأن .

اذكر مرة: ان الربان سويريوس حاوا فتح جهاز التسجيل ليسمع المطران بولس احدى مواعظه في جمعة الآلام العظيمة، في كنيسة الطاهرة الداخلية، وشعرت انه لم يرتاح لسهاعه ذلك، وبالحرف الواحد قال «ماكولزوم ان تحتفظوا بهذه المواعظ».

بقي ان نقول ان مضمون مواعظه الكنسية الدينية كانت تتضمن، العقيدة، والتاريخ، وجوانب الحياة الروحية، والتوجيه.

#### \*\*

ران بين الإخفاق والنجاح هوة عظيمة ، ولكنها صنوان ينبثقان من مصدر واحد ويرجعان إلى هدف واحد هو الانسان ، ولا فرق بين جوهرهما لأن كلا منها نتيجة من نتائج هذه الحياة . أما النجاح فهو معقود لمن يخوض غمرات المجازفات والآلام بشجاعة . والإخفاق فهو نصيب الجبان» .

## الدراسات السريانية

اطلّ المطران بولس على الحركة الفكرية السريانية فرأى استاذه البطريرك افرام برصوم قد قطع اشواطا بعيدة بالنجاح والتوفيق في عقل الثقافة ، وتناول دراسة التراث السرياني من الناحية التاريخية بالتفصيل الدقيق ، والبحث العميق ، وبالتعليق ، والتحقيق . فأجاد وابدع . فاراد المطران بولس ان يمسك بالطرف الأخر من هذه الحركة الفكرية السريانية ، ويلجها من باب جديد ، لا بل شاء ان يجابهها وجها لوجه ، ويتغزل بجالها ، ويتغنى بفتنتها . ويبعث اجود قصائده في حبها .

يقول في بحثه عن نظرية المعرفة لابن العبري «ولئلا ابني على اساس وضعه غيري ، اريد الكلام عن بعض المواضيع الفلسفية التي دبّجها يراعه (ابن العبري) الفذ ، وانتجتها قريحته الخصبة باسلوب جديد هو اسلوب التحليل الفلسفي ، والدرس والمناقشة ، الامور التي لم يطرقها قبلي كاتب من كتابنا ، بل لم نتعود ان نعمل مثل هذه الدراسات لعباقرتنا وفلاسفتنا ، الامر الذي سبقتنا اليه كل الشعوب الناجة (۱۲)

والواقع ان كنا نقف عند حد تاريخ الادب ، ونتوانى عن عرض نماذج من هذا الادب وتحليله ونقده نكون قد عطّلنا حركة الثقافة السريانية ، وقضينا على مواهب علماء السريان(٢٤).

انطلق المطران بولس من هذه القاعدة ، وتناول دراسة التراث السرياني بالتحليل والنقاش ، وانفرد بهذا دون غيره ، فلم يسبقه احد في هذا المضهار ،

<sup>(</sup>٢٣) الفلسفة المشائية: للمطران بولس بهنام ص ١١٧

<sup>(</sup>٢٤) السريان ايمان وحضارة مج ٣ المقدمة

وما جاراه انسان في هذا الميدان ، فهو اول من بدأ باستعراض الفكر السرياني ادبا وفلسفة وعلوما بالنقد والتحليل ، وممّا جعله ان يحصل على النتائج الرائعة والموفقة ويحقق الفوز في هذا المجال انه انكبّ على دراسته هذه بعشق اكثر من محبة .

وبعد ان استعرضنا اتجاهاته العلمية في البحث نكون قد توصلنا الى الامور التالية

اولا: لقد جلا المطران بولس الخطوط العريضة لتفكيره الحر، واعلن بوضوح عن منهجه العلمي في البحث، وبذلك يظهر على مسرح السريانيات شخصية مستقلة واضحة متميزة، ويمثل مجهودا كبيرا وصورة من العناية الفائقة بالتراث السرياني ظفر منه ببحوث عديدة سنذكرها في الصفحات القادمة.

ثانيا: احدث في السريانيات منعطفا جديدا بالنسبة لتطور العلوم السريانية ، وهذا مكسب جديد حققه للثقافة السريانية من حيث القيمة الحضارية ودفعها خطوات الى الامام .

ثالثا: كان همّه الوحيد وغايته القصوى ان يبرز مافي الفلسفة والادب من مواقف السمو والروحانية المتألقة هذا من جهة ، ومن جهة اخرى اراد ان يضع اعلام السريان في مصاف اعلام المشرق والمغرب ، بعد موازنة بين الحضارة السريانية وغيرها ، وبين مفكري السريان وبين امثالهم في الشرق والغرب .

رابعا: كان نموذجا للكاتب القدير، والمفكر المقتدر، وكان قلمه الذرب، الذائد عن حياض هذا التراث والمدافع عنه في معضلات الامور

خامسا: جسّد في كل ذلك «رسالته» في الفكر.

\*\*\*

## تتناول هذه الدراسات:

١ ـ اللغة السريانية

٢ ـ بحوث في تاريخ الادب السرياني

٣- بحوث في اللغة السريانية

٤ - بحوث في نقد الفكر السرياني (دراسة وتحليل)

وتنحصر في النقاط التالية آ ـ كلمة عامة مجملة ب ـ نقد الادب السرياني (دراسة وتحليل) ج ـ نقد الفلسفة السريانية (دراسة وتحليل) د ـ الكلمة الاخيرة

# اللغة السريانية

سكر المطران بولس بمحبة اللغة السريانية حتى النهالة ، وكان يفاخر بها في كل محاضرة يلقيها ، ويشيد بمحاسنها في كل مناسبة يخطب فيها . وبالرغم من هذا كله فإن انتاجه وكتابته في هذه اللغة هو قليل جدا ان لم أقل لاشيء .

وليس هو وحده فقط بل معظم الذين نبغوا في القرن العشرين باستثناء فيلكسينوس يوحنا دولباني الذي كتب في هذه اللغة كثيراً ، وانتج كتبا عديدة . وكذلك القس يعقوب ساكا والشهاس نعوم فائق .

للمطران بولس في السريانية ، قصيدتان ، الأولى بموضوع اللغة السريانية نظمها على البحر الثماني الوزن الذي هو من استنباط الربان انطون التكريتي البليغ ، مطلعها :

وله بعض أبيات سريانية اخرى ناجى بها روح العلامة ابن العبري ذكرها في كتابه الفلسفة المشائية لم نقف عليها وله أيضاً كتاب مدرسي يحتوي على قصص متنوعة سماه محمد للمشديقع في ٥٠ صفحة من القطع الوسط.

الثقافة السريانية: هذا موضوع ادبي تاريخي ، طرقه في اوائل الاربعينات ووضع فيه كتابا يقع في ٢٥٠ صفحة ، بحث فيه عن الثقافة السريانية من كل نواحيها ، الثقافة عامة والثقافة السريانية خاصة ، المدارس السريانية قبل الميلاد وبعد الميلاد وخريجوها ، اللغة السريانية : اسماؤها ، قدمها ، انتشارها ، شيوعها في سورية ولبنان ومابين النهرين ، اقتباس العربية تعابير وكلمات سريانية ، لغة اليهود هي اللغة السريانية بعد الميلاد في بابل ونينوي وآثور ، وفي فلسطين ايام المسيح وبعده ، كتابة بعض اسفار العهد القديم بها ، لهجاتها ، سريانية الرسل الاثنى عشر ، كتابة انجيل متى بها ، السريانية لغة الكنيسة الاولى وملافنتها الاولين ، الآثار الادبية في القرون الثلاثة الاولى ، لهجاتها وفروعها ، واخيرا اللهجة الغربية \_ درس ونقد وتحليل \_ وتفضيلها على اللهجة الشرقية ، طرح آراء كل من قليميس يوسف داود في كتابه اللمعة الشهية ، وتوما اودو في مقدمة قاموسه «كنز اللغة السريانية» ويعقوب منا في مقدمة قاموسه «دليل الراغبين» والرد عليهم معتمدا بذلك على مصادر موثوق بها ومراجع يركن اليها. نشر بعض هذه البحوث في بعض المجلات والجرائد في سوريا ولبنان ، ثم اعاد نشرها بالكامل في مجلة المشرق باعداد متتابعة بدءا من العدد الرابع من مجلة المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ - ١٩٤٧ ولغاية العدد ٢٤ حيث به ينتهى المجلدالاول من المجلة ، ثم في العددين ١ و٢ من المجلد ٢ السنة ١٩٤٧ ، وبصدور العدد الثاني احتجبت المجلة كم سبق شرحه.

المدرسة الاكليريكية الافرامية بالموصل: نشر في مجلة النشرة السريانية الحلبية عام ١٩٤٦ يقع في ٥٢ صفحة.

# ۳۰. بحوث لغوية

له بحثان

«تحقيقات تاريخية لغوية» في حقل اللغات السامية ـ كان البطريرك افرام الاول برصوم ، قد نشر رسالة نفيسة تحت عنوان «الالفاظ السريانية في المعاجم العربية» في مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق في المجلد ٢٣ الى المجلد ٢٥ عام ١٩٥٠ ، ثم افرد البحث في كتاب وقع في ٣٢٢ صفحة . وهو بحث لغوي احتوى على ٧٥٩ لفظة وضعها على بساط البحث درسا وتحقيقا واصدر ٣٥٢ كلمة منها من اصول سربانية والباقية وهي ٧٠٤ كلمات انزلها من اصول اكدية وعبرية وفارسية ويونانية . فتصدى للطعن بها الاب مرمرجي متعرضا لـ ١٤١ كلمة فرد عليه المطران بولس في كتاب سهاه «تحقيقات تاريخية لغوية» في حقل اللغات عليه المطران بولس في كتاب سهاه «تحقيقات تاريخية لغوية» في حقل اللغات السامية ، وهو بحث لغوي علمي تاريخي انتقادي حول معجميات عربية ـ سامية للاب أ . س . مرمرجي .

طبع المطران بولس كتابه في الموصل سنة ١٩٥٣ يقع في ١٠٦ صفحات . تطرق الى مواضيع لغوية عديدة في اللغات السامية منها : قابلية اللغة العربية : حيث يقول «ان العربية تحوز قابليات تمكنها من استساغة كل مادة صالحة مهها كان مصدرها ، وليعد الى مرونتها وبراعتها في تكييف الكلهات الاعجمية وسكبها في قالبها الخاص» وذلك بدون تطرف بل باسلوب علمي ومنهجي ومنطقي وبدون اي تمحّل . ولما كان هذا البحث ردا على المرمرجي ، فهو يجعل منه متطرفا شاذا في تأصيل الكلهات ويورد نموذجا من نماذج تمحلاته وتطرفاته على مقدرة اللغتين السريانية والعربية في تكييف الكلهات الاعجمية وصبغها بصبغتها ثم تأييدا لنظرية رسالة الالفاظ السريانية في ان الآرامية السريانية اسعفت العربية ببعض مادتها ، وكانت جسرا مرت عليه طائفة اخرى من المواد ، يأتي اولا الى بحث ظهور اللغات

السامية ، ومدى انتشار كل منها ، واثرها بعضها في البعض ، وتغلب هذا الفرع على ذاك ، ثم ينتقل الى دراسة علاقة اللغة الآرامية السريانية باللغات السامية القدمى وانتشارها في جميع انحاء الشرق ، وعلاقتها بالعربية في العصرين الوثني والمسيحي . ويؤكد خلال حديثه ان الآرامية اتصلت بالاكدية واخذت عنها غير قليل ، لا بل تغلبت الآرامية على الاكدية اجيالا كثيرة ، وانتشرت . وامست حروفها بعد زمان حروف هجاء لجميع الامم الشرقية . لا بل امست لغة دولية في الشرق زمناً طويلاً. ثم يشير بالبرهان إلى علاقاتها مع اللغات البابلية والاشورية والكنعانية والعبرانية ، ثم يعود ليقارن بين الارامية والاكدية ويقول في ذلك : «ان أهم صفة تحوزها اللهجة السريانية الغربية هي اتفاقها مع الاكدية في ختام جميع المفردات بالضمة الخفيفة وتسمى بالسريانية «الزقاف» وكثيرا ما تتساوى في اللغتين كلهات لفظا ومعني» ويورد بعض الامثلة على ذلك .

وقد اورد ١٣٢ كلمة اتفقت فيه السريانية والاكدية لفظا ومعنى بالكامل دون ان تشاركها فيه لغة سامية اخرى بهذا الشكل. كما اورد ٢٠ كلمة اتفقت فيه السريانية والاكدية لفظا ومعنى ولكن بتنقيح يسير ثم يقارن ما بين الآرامية والاكدية في بعض الالفاظ من حيث الابدال والحركات وغير ذلك.

يختم بحثه باستعراض معظم الكلهات التي تصدى لها المرمرجي في اصله من رسالة الالفاظ السريانية ، وهي من مجموعات مختلفة الاصول سامية ، واكدية ، وسومرية ، ويونانية ، وفارسية وعبرية ، وعربية ، وسريانية ارامية ، مؤيدا اراء صاحب الرسالة ، ومفندا مزاعم الخصم باسلوب علمي محكم ومنطقي .

العلاقات الجوهرية بين اللغتين السريانية والعربية: يقع هذا الكتاب في ، صفحة نشر في مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق ، والبحث تاريخي ، فني ، لغوي ، ادبي ، وهي محاولة جريئة تضع امورا كثيرة امام الباحثين حول هذه الامور علهم يتوصلون الى بعض الحقائق التي لم يبت بها الى الآن في هذا الميدان الفسيح .

قبل ان يخوض موضوعه يلقي بعض النظرات الى اللغة السامية الأم، السامية والساميون لاتصال ذلك ببحثه، وهنا يطلع علينا بشيء جديد هام ومفيد للغاية: ذلك أن علماء المشرقيات (٢٠٠٠) زعموا أن أول من استعمل مصطلح اللغات السامية هو شلوتسر الالماني عام ١٧٨١. غير ان المطران بولس يدحض هذا الزعم، ويؤيد ان هذه التسمية قديمة العهد يرتقي تاريخها الى ماقبل القرن السابع الميلادي. واإن أول من أطلق هذه التسمية هو العالم السرياني يعقوب الرهاوي المتوفى عام ٧٠٠٠.

وجرى علماء السريان على اثر الرهاوي كالمؤرخ السرياني المجهول في القرن الثاني عشر وابن العبري في القرن الثالث عشر .

ولدى حديثه عن موطن الساميين الاصلي ، يتصدى لآراء الباحثين في هذا المجال جميعا الذين جعلوا ذلك ارض بابل او هضبة ارمينيا او الجزيرة العربية ، مؤيدا رأي المؤرخ السرياني المجهول «ان الموطن الاصلي للساميين كان يمتد من حدود مصر والبحر الاحمر وشاطىء فينيقية وسورية ، ويشمل بلاد فلسطين

<sup>(</sup>٢٥) من الشائع. ان «الاستشراق» تعني اشتغال غير الشرقيين بدراسة لغات الشرق وحضاراته وفلسفاته واديانه وروحانياته ، واثر ذلك في تطور البناء الحضاري للعالم كله .

ان بوادر حركة الاستشراق قد ظهرت في القرن العاشر على يد الراهب الفرنسي «جربر» الذي قصد الاندلس ايام ازدهارها طلبا للعلم سنة ٩٩٩ . وان رهبانا كثيرين قد جاءوا بعده واتصلوا بالشرق واشتغلوا بدراسة لغاته وحضاراته وقد ساعد بعض الملوك والاباطرة على الاخذ بيد الاستشراق .

ويلاحظ ان القرن السابع عشر الميلادي كان مجالا لظهور حركة الاستشراق بشكل جدي . ففي هذا القرن ظهر ادوار بوكوك الانجليزي في جامعة اكسفورد . وجالان الافرنسي ، واوربانيوس الهولندي . وقد كان من هؤلاء العلماء حفنة من الرجال الذين اسدوا الى السريانية خدمات عظيمة بما نشروه من مخطوطات قديمة نفيسة كانت حبيسة في المكتبات ، وبما قاموا به من دراسات جديدة في نواح مختلفة من الادب والتاريخ والحضارة والفكر السرياني برمته .

ان اول اوربي اسدى يدا الى السريانية هو الوزير يوحنا البرتوس بيدمانستاديوس النمساوي في القرن السادس عشر . واول مستشرق درسها هو اندراوس ماسيوس في القرن السادس عشر ايضا . واول من عرف فضلها وكنوزها هو القس اوسابيوس رينودوت الفرنسي في القرن السابع عشر راجع اللؤلؤ المنثور ص ٤٧٣ - فضلها وكنوزها هؤلاء المستشرقين جميعا .

<sup>154 - 125</sup> 

وفينيقية وسورية والجزيرة العربية ، ومابين النهرين وآثور وارض شنعار وبابل وحدود فارس وما يحيط بها والهند الغربية وماإليها». ويعتبر «سهل شنعار» الينبوع الاصيل لتدفق هذه السيول البشرية الجارفة . وبالرغم من ذلك يقول «نحن لا ندعي ان هذا الرأي هو القول الفصل في هذه القضية التاريخية الهامة ، بل نقول انه تعديل للآراء السابقة المتناقضة ولاسيها ان لنا اسنادا تاريخية واجتهاعية تؤيده» .

وقبل ان يلج الموضوع الذي يطرحه يتحدث ايضا عن العرب والآراميين ويعتقد ان معنى اللفظتين جاءتا عن طبيعة الارض الجديدة التي نزح اليها كل من الفريقين . فالفريق السامي الذي نزح الى السهول والفيافي سمي «عربا» او سكان الصحراء والبيداء . والفريق الثاني الذي نزح الى الهضاب سمي «آراميين» اي الارض المرتفعة . ثم يستطرد قائلا «واقدم اثر لسكان الصحراء في الآثار المسارية ورد في عهد شلمناصر الثالث ملك آشور ، وسمي فيه اولئك الصحراويون بالعرب وذلك في اواسط القرن التاسع قبل الميلاد ، ثم اخذ اسم العرب يتردد بعدئذ الى ان يقول اومع هذا لا يعلم العهد الذي استعملت فيه كلمة العرب دلالة على القومية او العنصرية اللغوية ، والذي عول عليه كثيرون من المؤرخين ان ذلك عرف منذ الجاهلية حيث سميت الجزيرة باسم «جزيرة العرب» .

وعن الآراميين يقول «واما الآراميون فعرفهم التاريخ منذ منتصف الالف الثاني قبل الميلاد ، وشاع اسمهم في المصادر المسهارية منذ عهد تغلائفلاصر الاول ملك اشور سنة ١١٠٠ ق . م ، ثم اخذ يتوارد اسم آرام والآراميين في المراجع الاثرية التاريخية» ويستطرد قائلا : «ان عدم ذكر العرب الى اواسط القرن التاسع لا يدل على عدم وجودهم كأمة سارحة في بيدائها ، ولأن انعزاهم في تلك البيداء البعيدة ادى الى تأخر ذكرهم في المصادر المسهارية وغيرها» . ثم يؤيد وجود العرب موازيا للآراميين . وفي حديثه عن نشوء اللغتين الآرامية والعربية يؤيد وجود العرب ولغتهم وحضارتهم في الالف الثاني ق . م ، ويشير الى ان اللغة العربية احتفظت بعناصر اللغة السامية الاصيلة دون اخواتها الساميات ، والى تعاون اللغتين الآرامية والعربية منذ العصور الغابرة ، وعن تكون اللهجات العديدة اللغتين الآرامية والعربية منذ العصور الغابرة ، وعن تكون اللهجات العديدة

بهما . وبعد هذه المقدمة الرائعة يتناول موضوعه باقسامه الكبرى اي العلاقات بين العربية والآرامية تاريخيا ، وفنيا ، ولغويا ، وادبيا . باسلوب علمي منهجي مقنع ، شيق ، ظريف ، ويعتبر هذا البحث مرجعا هاما في هذا الميدان ، حيث حاز المطران بولس قصب السبق على كل من طرق هذا الموضوع .

(٤) الفكر السرياني ادب، فلسفة

تعریب دراسة تعلیل النقد الادبي
 آ کلمة عامة مجملة

عرّف العلماء والمفكرون النقد الادبي بقولهم «هو تحليل النصوص الادبية وتقدير مالها من قيمة فنية»(١٠) وهذا التعريف الاصطلاحي لم يؤخذ به إلا منذ العصر العباسي ، اما قبل ذلك فكان يستخدم «النقد» بمعنى الذم والاستهجان .

وميدان النقد من الميادين التي اتجهت اليها عناية الدارسين في العصر الحديث ، وهو بصفة عامة ميدان ذوق الادب وتحليل نصوصه ، وابراز ما فيه من فن وجمال .

والنقد الادبي له وجهان ، الفكر اولا ، واللغة ثانيا ، ذلك ان الفكر واللغة صنوان لا يفترقان ، وقد ابدع من قال «عندما نقرأ نترنم».

<sup>(</sup>٢٦) دكتور شوقي ضيف: النقد ص ٨

ان التحليل الدقيق في النقد يتمثل في ايراد امثلة وغاذج من الفكر واللغة ثم يتبعها محلّلا ومقارنا بينها وبين غيرها ، والقارىء هو الذي يميز ويحكم . اجل ان القارىء هو الذي يمكم ويميز ، ذلك ان النص يقع بين قطبين اولهما المبدع وثانيهما القارىء او السامع (المتلقي) ، وهذا الاخير مهما كان شأنه فانه يقف من الاول موقف الناقد ، وهو الذي يحكم على ابداعه سلبا ام ايجابا ، وهو الرائز الذي تراز به بلاغة النص ومدى صدقها وتأثيرها ، لانه لا فائدة يجنيها المبدع اذا زعم ان نصّه بليغ ثم لم يعترف له القطب الآخر بذلك . وكثير هم الشعراء الذين يزعمون نصه لا يكترث بهم احد لا بشعرهم ولا بمزاعمهم ، لان الابداع لا يكون بمجرد الزعم بل بالقبول له والتمكين والتأثر به ، والانفعال له من قبل القطب الثاني المتلقي للابداع . (٢٧)

لدى مقارنة الفكر السرياني مع غيره نجد ان هذا الفكر ضارب في اعماق المجد والعبقرية ، ومثّل دورا حضاريا متميزا . وهو مقياس ثابت لابعاد الذكاء لدى علماء السريانية .

ان المتتبع لهذا الفكر يجد انه حوى من حقائق روحية حاسمة ما يبهر العقل وسجّل نتائج ادبية هامة تلفت النظر واننا نسمع صدى هذا الفكر في روائع عطاءات الفكر العالمي ، فمثلا ان قصيدة «الفردوس المفقود» تلك الملحمة الخالدة للشاعر الانكليزي الضرير ملتون التي وضعت عام ١٦٤٢ ليست إلا صدى لقصيدة سريانية وضعها شاعر سرياني يدعى اسحق الآمدي في القرن الخامس المسيحي سهاها «الحلم الذي رآه آدم عن الفردوس» واول من كشف النقاب عن هذا هو المطران بولس لما سيأتي تفصيل ذلك .

ونظرية «الانسان عالم صغير» التي طلع بها الى عالم الفكر هردر الالماني ليست إلا ترديدا لصدى فكرة ولدت في عقلي العالمين السريانيين هما ، المطران يعقوب السروجي في القرن الخامس الميلادي ، والاسقف احودامه في القرن السادس

<sup>(</sup>٢٧) نهج الاسلام. دمشق العدد ٢٥ المجلد ٧ السنة ١٩٨٦ ص ٥٢ مقال: بلاغة النص بين الذاتية والموضوعية: بقلم الاستاذ عبد الله نبهان.

الميلادي . وقد اشار اليها فيلسوف العرب الكندي حيث جاء في رسالته في حدود الاشياء ورسومها ما يلي «ان في العالم تدبيرا اشبه بتدبير النفس للبدن . . . ولهذه العلة سمى الحكهاء «الانسان العالم الاصغر» وفي رسالته الى احمد بن المعتصم يقول اسمى ذوو التمييز من الحكهاء القدماء من غير اهل لساننا : الانسان عالما صغيرا . اذ فيه جمع القوى التي هي موجودة في الكل (٢٠٠)

وترى في كتاب «علة كل العلل» للرهاوي المجهول في القرن العاشر الميلادي «نظرية الانسان الاعلى» التي اتى بها نيتشه الفيلسوف الالماني الشهير، مرددا صدى فكرة فيلسوف سرياني هو الرهاوي. كما ان مصطلح «اللغات السامية» بالذات هو من ابتكار يعقوب الرهاوي المتوفى عام ٧٠٨، غير ان العلماء ينسبون ذلك الى شلوتزر الالماني عام ١٧٨١ وقد اوضح ذلك المطران بولس في بحثه العلاقات الجوهرية بين السريانية والعربية كما سبق شرحه.

والسؤال المطروح هو: لماذا لم تعلن هذه الامور حتى اليوم؟

نجيب: من المعلوم ان الدراسات الحضارية القديمة ، بدأت بشكل موضوعي في منتصف القرن الثامن عشر في فرنسا اولا ثم امتدت الى بعض الاقطار الاوربية الاخرى ، وذلك تحقيقا لرغبة فولتير حين قال «احب ان اعلم الخطوات التي سارها الانسان من الهمجية الى المدنية»(٢٩) . واشتدت هذه الحركة بعد الثورة الفرنسية ونجد بعد هذا التاريخ في عهد «الاستشراق» كها بينا كتبا عديدة تحوي دراسات شيقة ممتعة مفيدة في الحضارات الانسانية القديمة في مختلف اللغات الاوربية . وكان للدراسات السريانية نصيب كبير فيها ، وذلك عندما عكف المستشرقون على جمع المخطوطات ونشرها ودراستها واصدار كتب عديدة في هذا الشأن بمختلف اللغات .

<sup>(</sup>۲۸) رسائل الكندي الفلسفية ص ۱۷۳ ـ ۲۲۰

<sup>(</sup>٢٩) لقد اتخذ هذا القول ويل ديورانت شعاراً لكتابه الشهير «قصة الحضارة» (كتب أنصفت حضارتنا ، فريد جما ص ٢٢ ـ ٢٥)

لاشك ان المستشرقين اسدوا خدمة علمية انسانية بعملهم هذا ، يتجلى ذلك في حفظ الكثير من التراث السرياني ونشره ودراسته بعمق ، مع الاعجاب . ولكن نجد بعضهم يعمل ذلك مدفوعا بتعصب ديني وسياسي ، متحاملا ، مشوها الحقائق ، ولم يكن بيننا من السريان قبل اوائل هذا القرن من يتصدى لهم ويبصرهم بخطأهم فقد عشنا اجيالا في قحط فكري ، وجوع ادبي ، حتى ظهرت لدينا الدراسات السريانية في مطلع هذا القرن افتتحها البطريرك افرام برصوم (٣٠٠) ، ونهج على غراره المطران بولس .

سبق ان قلنا ان البطريرك افرام مسك بطرف الفكر السرياني من الناحية التاريخية ، اما المطران بولس يمسك بالطرف الآخر ، هو «النقد» . البطريرك افرام طلع على عالم الفكر بكتابه «اللؤلؤ المنثور» وهو ثمرة دراسات طويلة وسنين عديدة قضاها باحثا عن كل ما يتصل بهذا الفن الذي يعني به . حقا انه ثبت كامل للكتب والرسائل التي الفها السريان عن المعرفة ، وقد بحث عن مواده في فهارس المكتبات ومتون الكتب المختلفة العلمية ، وذكر ما وجده منسوبا الى مؤلفه ، واشار الى ضياع ما ضاع منها ، والمصدر الذي ذكره . وما لايزال موجودا فقد ذكر المواضع التي يوجد فيها ، وهل طبع ام لم يطبع ، وسني طبعه او نسخه . وترجماته الى اللغات ان كان قد ترجم وقيمة كل ذلك ادبيا وفكريا . وبالاختصار انه مكتبة سريانية مفهرسة ومرتبة تاريخيا ، ومجموعة في كتاب يقع في ١٦٥ صفحة من القطع الكبير ، آخر طبعة صدرت حتى الآن هي الخامسة ، طبع في حلب عام ١٩٨٧ حاملا الرقم -١ - من سلسلة التراث السرياني لصاحبها المطران يوحنا ابراهيم .

اما المطران بولس فهو اول من تناول الدراسات السريانية «بالنقد» فكرا وفلسفة وادبا ، وتعرض لاستعراض مضمونه ومحتوياته ، واستلهام صوره الفنية والابداعية ، وابراز جماله الأخاذ ، وراح حتى اللحظة الاخيرة من حياته القصيرة معززا هذه الدراسات النقدية منقولة الى لغة الضاد بالدرس والتحليل ساكبا ذلك كله بقوالب منهجية اكاديمية وفي حلة من الفصحى العربية قشيبة . باذلا همة

<sup>(</sup>٣٠) طالع كتاب اللؤلؤ المنثور سيها من ص ٤٧٣ - ٤٨٤

ومجهودا وعناءاً كبيرا في هذا السبيل ، ومظهرا مقدرته الادبية واللغوية ، ومثبتا انه من فحول رجال الادب . وقد قدّر له ذلك أرباب وحملة الاقلام ومتذوقو الادبين العربي والسرياني . وان دلّ ذلك فيدل اولا على مقدار عشقه للادب السرياني وعلى مبلغ ذوقه في هذا المجال ، وثانيا على مدى مجبته لامه الكنيسة السريانية اذ بذلك مقدم لها خدمة جليلة الامر الذي كان كل هدفه ولبّ رسالته كها قال في احدى مقالاته «يسعدني جدا اني استطعت القيام بخدمة متواضعة للكنيسة التي كرست حياتي لخدمتها منذ عهد الصبا ، وذلك بالطريقة التي هداني اليها الرب ، واتخذ من ضعفي بوقاً لاذاعة أنجاد هذه الكنيسة المحبوبة» ويقول في محل آخر «ومنذ تلك الايام (القرن العاشر الميلادي) والادب السرياني محبوب عن الناس رغم مافيه من النفائس ، ومنذ مدة طويلة ونفسي تحدثي ان انقل كل ما يروق لأبناء عصرنا الى اللغة العربية ، فابرهن على سمو الادب السرياني العذب ، الذي لي الشرف ان اكون احد خدامه الامناء»(۱۳) . ويقول ايضا «اريد ان ادرس هذا الادب درسا دقيقا فاقابل بينه وبين مؤلفات اخرى اريد نقل هذه الفلسفة ومقابلتها بالافكار دقيقا فاقابل بينه وبين مؤلفات اخرى اريد نقل هذه الفلسفة ومقابلتها بالافكار القديمة والحديثة»

اقتصر المطران بولس في نقده الادبي على الفكر دون اللغة ، وصبّ اهتمامه كله على معطيات الادب والفلسفة ، وكم كان حسنا لو سار النقد الفكري واللغوي جنبا الى جنب . لان الادب الذي ينقل من لغة الى اخرى يفقد موسيقاه واحيانا معناه الصحيح .

اتذكر ان الشاعر اللبناني امين نخلة حدثنا: انه نقل الى الافرنسية قصيدة للر افرام السرياني، طبعا من السريانية، بعنوان «العذراء ام المسيح» فلم يستذوقها الافرنسيون، ذلك ان الفكرة فقدت بلاغتها وفنها وموسيقاها. يقول لما اردت ان اترجم عبارة معنى ولا ورقعها بالسريانية، بينها بالافرنسية لم تعط معنى ملحوظا.

<sup>(</sup>٣١) المشرق: مج ١ السنة ١٩٤٦ العدد الأول: ص ٢٥-٢٧

اجل، مهما حاولنا ابراز الفكر السرياني بدون التطرق الى اللغة تكون النتائج غير كاملة، ذلك ن جمال الادب يتشخص بلغته واسلوبه وتراكيبه شانه شأن فنون الرسوم والنحت والموسيقى، لذلك نجد علماء الجمال المعاصرين يفردون في كتبهم صفحات لمناقشة بلاغة الكلام في اطار علم الجمال (٢٣)

## ب نقد الادب السرياني

### (دراسة وتحليل)

قال احدهم «كلمة الشعر اصلها اغريقي ، تعني حائك كلمات موسيقية ، وخالق افكار موسيقية» اما قوله كلمة اغريقية فذلك خطأ ، الشعر ليست اغريقية بل هي كلمة سريانية تعني «نشيد» مأخوذة من لفظة حمة الحيث من نشيد الانشاد الذي هو عنوان ، سفر من اسفار العهد القديم ، لذلك يقول العرب عن الذي يقول الشعر : وانشد قائلا . اما قوله معناها حائك كلمات موسيقية ، وخالق افكار موسيقية ، فذلك هو الصحيح .

والشعر بصور عامة من الامور الكهالية التي لا تبلغها امة إلا اذا اجتازت شوطا في المرتبة كها شوهد عند اليونان والرومان فان الشعر لم يتعثل لقرائحهم إلا بعدما انضجتها العلوم وشحذتها الحضارة . اما السريان فنظمهم للشعر منذ القرن الرابع الميلادي يستدل منه ما كان لهم من الحضارة ، وما ارتقت اليه لغتهم حتى السمو ، فقد صلوا شعرا وخطبوا شعرا ، وطرحوا الحكمة شعرا ، وذادوا عن حياض المسيحية شعرا .

<sup>(</sup>٣٢) انظر كتاب الاحساس بالجهال ١٨٩ سانتيانا ـ ترجمة محمد مصطفى بدوي القاهرة «بحث في عالم الجهال» ٢٦٩ بارتلمي : ترجمة د . انور عبد العزيز القاهرة ١٩٧٠ .

كانت اغراض الشعر السرياني ، دينية ، يتخلل ذلك فنون الشعر الغنائي من وصف جميل ، وخيال مجنح خصب ، وعاطفة جياشة وتصورات رائعة .

يقول المطران بولس «الشعر السرياني ، شعر الروعة والعظمة والجلال ، وروضة تتهاوج فيها ازاهير الدين والفضيلة والتقوى ، متأثرة بنسيهات لطيفة هبت عليها من نفوس ، هبطت الى هذه الارض ، شعلا من القداسة والنور ، وارتفعت عنها بعد ان عبقت الخافقين بعبيرها المنعش»(٣٣)

ربما يتهمنا القارىء بالمبالغة في اطراء الادب السرياني وقد يكون على حق لانه لم يتذوق هذا الادب بنصه السرياني فاني لمتأكد اذا ما حذق السريانية ، ودرسه دراسة دقيقة ، فانه لا يكتفي بالمدح والثناء والاطراء بل سيرفعه الى السياء العالية ، حيث يرى فيه عالم الجهال والروعة والفتنة .

قرأ المطران بولس كثيرا من هذه القصائد الشعرية ، والمقالات النثرية وشخص فيها مواطن الجهال والفتنة ، وهو بطبعه انسان مرهف الحس ، متذوق للجهال يعرف مواطنه ويعرف كيف ينقلها وكيف يرسمها

المواضيع الادبية التي اختارها ، وحللها ودرسها هي :

1 ـ الالياذة والاودوسية في المراجع السريانية : لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ عدد ٨ ـ ٩ ص ١٤ ـ ٨ يتناول النقاط التالية :

الالياذة والاودوسيه تُنقلان الى السريانية على يد توفيل الرهاوي عام ٧٨٥ ولكن هذه الترجمة ضاعت ولم يبق منه إلا بيت واحد فقط ، كان اقبال السريان على الادب اليوناني ضئيلا لاحتوائه على الاساطير والخرافات الوثنية ، وجود محتويات ذلك في بعض التواريخ السريانية ، يسمي السريان بدلا من طروادة هايليون، وهو المكان الذي وقعت فيه احداث الياذة هوميروس .

<sup>(</sup>٣٣) مجلة لسان المشرق: مج ٣ السنة ١٩٥١ العدد ٤ ، ٥ ، ٦ ص ١-٢

٣ ـ الفردوس المفقود في الادبين السرياني والانكليزي: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ عدد ١٠ ص ١ ـ ٨

من المعروف ان قصيدة الفردوس المفقود تعتبر اروع اثر في ادب اوربا في العصور الوسطى ، والتي نظمها الشاعر الانكليزي الضرير ملتون عام ١٦٤٢ غير ان المطران بولس اعادها الى اصول سريانية الى القرن الخامس الميلادي ، حيث نجد الفكرة بحذافيرها في اثار الشاعر الخالد اسحق الأمدي يقول «تمتاز القصيدة السريانية بتفكير مشرق ، وخيال خصب ، وتصوير بارع ، إلا ان ناظمها لم يسمها «الفردوس المفقود» بل سهاها «الحلم الذي رآه آدم في الفردوس فقصه لحواء» ويقول ايضا «لسنا ندري كيف تسربت فكرة الشاعر السرياني الى الشاعر الانكليزي ، انما ما نعلمه ان الأداب الغربية منذ مدة طويلة متأثرة بالأداب الشرقية ، نحن وان كنا لا ندعي ان الشاعر ملتون اطلع على قصيدة الشاعر السرياني اسحق ، إلا اننا نقرر ان الأداب الغربية قد اخذت روحيتها الاولى من الأداب الشرقية»

ثم يستطرد يتحدث عن خواص كل من القصيدتين ، ويقارن بينها ويستنتج ، ويقول «نرى فروقا بين القصيدتين الا انها تنطلقان من نقطة واحدة ، وتحملان فكرة واحدة ، ثم تلتقيان في نقطة واحدة» .

- ٣ ـ القديس سمعان العامودي في اشعار السروجي : لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ عدد ٨ و٩ ص ٢٨٧ ـ ٢٩٩
- إبن العبري الشاعر: لسان المشرق مج٣ السنة ١٩٥٠ الأعداد ١ و٢ و٣ ص ٥ ٩٦ يتضمن هذا البحث ترجمة حياة العلامة ابن العبري بايجاز. ثم يتحدث عن شعره وشاعريته حيث يستهل قوله «شاعر فلاسفة السريان وفيلسوف شعرائهم» ثم يتطرق إلى وصف ديوانه ومحتوياته وأغراضه الشعرية وهي ١ المحبة والأخوانيات ٢ الرثاء ٣ المدح ٤ الهجاء ٥ جمال الطبيعة ٣ الأخلاق والاجتماع ٧ النفس البشرية ٨ الفلسفة ٩ التصوف ١٠ العقائد ١١ الحكمة .

وابن العبري هو اول من تصدى لعظم هذه الابواب باسلوب جديد ومبتكر ولدى الحديث عن وصف جمال الطبيعة ، يقول في وصف الشمعة ، وله اربعة ابيات جميلة جدا في مناجاة شمعته نقلها الى العربية كالآتي:

> أبها الشمعة ماهذا الشعموب ليس منعك الرأس نمارا وحده شمعتي مالي ارى في ذا المساء تمتمت شهدي حبيبي ابعدوا

مادهاك الآن هل عسف الغروب مثله قلبي على النار يلوب بسمة الثفر وفي العين البكاء وبرأسى اشعلوا نار الشقاء

ولدى حديثه عن الحكمة يقول «هام فيلسوفنا ابن العبري بالحكمة منذ نعومة اظفاره ، وكان يطلبها في الليل والنهار ، واذا تحرينا ديوانه تجد له قصائد عذبة في هذا المضار يصفها ويطري جمالها ويجعلها رائدة الحياة برمتها ، بل يجعل الحياة بدونها قاعا صفصفا والقلب الذي يخلو منها ميتا لا حياة فيه . وكم رأيناه واقفا ببابها يطرقه لكي تفتح له ، ويتصور نفسه صبا هام بها ، وهي تترفع فتأبي مقابلته» ثم يعرّب بعض الابيات حول هذا الموضوع ومنها يبدو مبلغ حب ابن العبري للحكمة:

> قد طرقت الباب حتى اشرفت قلت اني ذلك الصبّ الذي فأجابت اي صب ياتري بين اصحابي شباب قد ذووا

ثم قالت من بباي طارق؟ في هواك العذب معيى مؤرق كل قلب في هوانا خافق؟ وشيوخ في الجوى قد ارهقوا

وبعد هذه المحاورة القصيرة نسمعها تناديه وتضع له الشروط اذا اراد الاتصال بها فتقول:

يافتي الاحلام ان تبغ الوصال او تود الحب او تهو الجال فاترك المدهر وهيا واستق كوثر الأمال من مائى الزلال

طأطيء الرأس على اعتابنا وافرش الخد على تلك الرمال

ثم ينتقل المطران بولس الى موضوع قصيدته الكبرى المعروفة «بالحكمة الالهية» وهو بيت القصيد من وضعه هذا الكتاب الذي سياه «ابن العبري الشاعر» ويقول «هي الملحمة الوحيدة في الادب السرياني ، بل ان الادب السرياني لم تكتحل عينه بمثلها منذ نشوئه الى اليوم ، وهي التي رفعت صاحبها الى مصاف اعظم شعراء العالم اصحاب الملحات الشعرية الرائعة، ثم يستطرد قائلا وظلت هذه الملحمة النادرة بلغتها السريانية ، يحفظها كثيرون من السريان ويتغنون بها في افراحهم ومجالسهم وهي عندهم اشهر من «قفا نبك» في الادب العربي . . . ولم يتصد احد العلماء لتعريبها غير الاستاذ بطرس البستاني الذي عرّب بضعة ابيات منها وتوقف ، ولكنه خرج عن المعنى السرياني خروجا كبيرا ولم يستطع السير بالتعريب الى نهاية القصيدة لما يكتنف المعرب فيها من العقبات اللغوية والشعرية الكَاداء . ومن الصعب جدا ان يخضع الشاعر مهما كان ذا شاعرية واسعة ، الشعر السرياني ويحصره في ابيات من الشعر العربي. ومع علمنا بهذه الصعوبة العظمى لم نشأ ان تبقى هذه القصيدة العصاء بعيدة عن افهام الناشئة والشباب المثقف ، فتجردنا لتعريبها نظم محافظين جهد الأمكان على معانيها واساليبها الشعرية ، ولنا السرور ان نقول لقارئنا الكريم ان الله وفقنا بنقلها الى اللغة العربية نظيا باقل من عشرين يوما ، ولم نشعر إلا وبين ايدينا ثلاثمائة بيت من الشعر العربي هو تعريب هذه الملحمة الكبرى بحذافيره. وقد حرصنا على ايداء المعنى كل الحرص، ونقدمها هنا لقراء مجلتنا «لسان المشرق» وغيرهم لنظهر للعالم عبقرية شاعرنا الفيلسوف ، وشاعريته المتوثبة المجنحة ، وقد وضعنا في الحواشي المعاني الكاملة لرموزها، وهي قصيدة رمزية بالمعنى الصحيح. وهذه الحواشي تفتح طريق رموزها للمطالع المتبع».

ان هذه القصيدة التي سماها «الملحمة الحمراء» والتي نقلها الى العربية نظما ، احرزت استحسانا منقطع النظير ، واكسبت ناقلها المطران بولس شهرة طائلة ، وارتفعت به الى الذروة العليا من الادب ، واستطاع ان يكتسب بها الخلود . فقد رسم فيها صورا كثيرة نلمس فيها تفوقا في المعاني ، وبلاغة في التراكيب والالفاظ ، لا بل هو في تعريب هذه القصيدة «شاعرا مبدعا»

جاء في كتاب الاب يوسف عن ترجمة حياة المطران بولس قوله «انني (المتكلم هو المطران بولس) اذا انهيت شعرا قصيدة الحكمة الالهية للعلامة ابن العبري ، فاكون قد عقدت اكليلا في راس مؤلفاتي ، وفي بنيان مشاريعي الفكرية»(")

والى القارىء بعض ابيات هذه القصيدة «الملحمة الحمراء»

## الحكمة الالهية

تتوارى خجلا من طهرها وبهاء المجد في منظرها(۱) حيرت كل الورى في أمرها(۱) لم ينلها واحد في سرها(۱) خطرت والشمس في رأد الضحى غادة والحسن في أجفانها كاعب، ام، عجوز، طفلة كم رجال قد أصابوا وصلها

米米米

واضطرام وعلالات الجوى(١) انها تأبى خضوعاً للهوى(١) قلبها بالحب والشوق اكتوى(١) وحياء فوق خديها استوى(١)

في محياها عفاف طاهر وبها شوق الى الوصل كما وهي تغري بعيون كالتي ترفع الرأس على أحبابها

米米米

<sup>(</sup>٣٤) الاب يوسف سعيد: حياة المطران بولس ص ٥٥.

<sup>(</sup>١) الغادة هي الحكمة ، وهذه اوصاف تنفرد بها .

<sup>(</sup>٢) هي كاعب عذراء ، لانه لم يتوصل أحد الى كنهها ، وهي أم لانها تصدر جميع المعارف ، وهي عجوز لقدمها وسموها ، وهي طفلة بالنسبة الى الذين لم يدركوا شيئاً من معرفتها .

<sup>(</sup>٣) الرجال ، هم الحكماء الذين أصابوا المعرفة ، ولم يتوصل أحد منهم الى كنه سرها .

<sup>(</sup>٤) العفاف في محياها يرمز الى غموضها عن الناس ، واضطرام الجوى الى كونها تدعو الناس الى المعرفة .

<sup>(</sup>٥) بها شوق الى الوصل لانها تريد ان يفهمها جميع الناس ، وتأبى الخضوع للهوى بالنسبة الى الجهال .

<sup>(</sup>٦) هي تغري ، اي تدعو الناس اليها .

<sup>(</sup>٧) أحبابها هم الذين أحبوها فانها ترفع الرأس عليهم لانهم لم يصيبوا شيئاً من سرها .

هي تغري ثم تجفو أنفاً عندبة والسحر في الفاظها تعشق الصمت وتهوى عزلة حلوة النجوى وذي ألحاظها

ندبة تدني وتمني بالنوی(^)
ومرار في مجاليها ثوی(')
وضجيج منها في الجو دوی('')
كل سهم فاتك فيها انطوی('')

\*\*\*

ورسوم من شعاعات النهار(۱۱) راکعاً یجنو یمناً ویسار(۱۳) وبدور وریاح وبحار(۱۱) سجدت تبدی خشوعا ووقار(۱۱)

في محياها ضياء ساطع وعلى كتفيها ليل دامس بين جفنيها شموس شعشعت وقوى الكون على أقدامها

\*\*\*

والتاع فيه آثار القبل (١١) برعود وانفجار في القلل (١١) لؤلؤاً عذبا تناهى واكتمل (١٨) مثل مصباح لانوار الامل (١١)

فوق خديها بروق أومضت وله الله الله أبدى هوله وعلى صدرها رمان غفا وبدا التفاح في وجنتها

\*\*\*

<sup>(</sup>٨) تدعو محبيها ، وتأنف من الجهال وتدني الحكياء ، وتنأى عن الحمقى .

<sup>(</sup>٩) هي عذبة للذين تذوقوها ، ومرة للذين لم يعرفوها .

<sup>(</sup>١٠) تهوى الصمت والعزلة ، لانها في مرابض السكون والهدوء تنال وبها ضجيج لدعوة الناس اليها .

<sup>(</sup>١١) هي حلوة الحديث للذين احبوها . وقاسية على الذين ابتعدوا عنها .

<sup>(</sup>۱۲) أي ان محياها مصدر النور والهدى .

<sup>(</sup>١٣) الليل كناية عن شعرها ، ومعناه عدم المعرفة بالنسبة للذين بعيدون عنها .

<sup>(</sup>١٤) الشموس والبدور والرياح بين جفنيها لانها هي أوجدتها منذ القدم .

<sup>(</sup>١٥) كأن الكون كله خاضع للحكمة .

<sup>(</sup>١٦) القبل كناية عن شغفها بالحكماء .

<sup>(</sup>١٧) رمز الى غضبها على الذين لا يحبونها .

<sup>(</sup>١٨) الرمان رمز العلوم والمعارف.

<sup>(</sup>١٩) التفاح رمز الهدى والنور.

تيمتني بجهال ساحر واستباني الحب منها ومضى حاقني الجوع وأرداني الظمأ وبنجوى طيفها الغالي ذوى

وتصبت بالهوى قلبي العليل عن عيون النوم والداء وبيل عابثاً في مقلتي السهد الطويل في فؤادي أملي الزاهي الجميل(١٠)

كما نقل الى العربية بعض قصائده الاخرى منها: «المروحة» ونشرها في مجلة المشرق: مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ٤ ص ١٦١:

## المروحة

ومطلعها:

بين جنحي نسيم الجنة وبانفاسي اريج الزهرة فليعانقني أصيحاب الضنى كي اوافيهم بطيب النسمة

٥ ـ الشعر والفلسفة يتعانقان عند ابن المعدني : لسان المشرق مج ٣ السنة ١٩٥١ الاعداد ٤ ، ٥ ، ٦ ص ٩٧ ـ ١١١١

٦- ادب الرسالة عند السريان: نشر قسم من هذا البحث في مجلة السلام ـ البصرة ـ العراق، ثم افرده في كتاب خاص المطران يوحنا ابراهيم ضمن سلسلة «دراسات سريانية» التي يصدرها بحلب تحمل الرقم (٣) عام ١٩٨٠ مصدرة بمقدمة. يقع الكتاب في ٦٥ صفحة.

٧ ـ قصة احيقار (٣٠٠): كان احيقار (٢١٠) مستشار شركينا الثاني ملك اشور ٧٧٢ ـ ٧٠٥ ق . م ثم وزيرا لابنه سنحاريب ٧٠٥ ـ ٧٧١ ق . م وكان رجل حكمة

<sup>(</sup>٢٠) معنى هذا المقطع كله شغفه بالحكمة ، وسهره المتواصل على نوالها .

<sup>(</sup>٣٥) نلخص قصة احيقار كها جاءت في كتاب «دراسات» في التاريخ» لانيس فريحة ١٩٨٠ ص ١٣٢ ـ ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣٦) لفظة سريانية اصما واصمته اي اخو وقار

ودهاء واقتدار. غير ان احيقار كان حزينا في قلبه لانه لم يرزق ولدا ليرثه وليبقى ذكره حيا بالرغم من انه تزوج ستين امرأة. فكان يذبح للآلهة ويصلي اليها بحرارة لتمنحه وريثا، ولكن اوحي اليه ان يكف عن الذبح والدعاء، لانه لن يرزق ولدا وان يتبنى ابن اخته نادان فيعلمه الحكمة وحسن الاخلاق لكي يحل محله. وهكذا يفعل احيقار. ثم ان القصة هنا تدور حول تربية نادان وتعليمه الحكمة ـ وعدد التعاليم والارشادات.

عندما شاخ احيقار قدم ابن اخته نادان لملك نينوى وآثور ليكون وزيره ومستشاره. وبعد ان تمكن نادان من بيت خاله وامواله وخدمه وحشمه اخذ يسومهم ضروب العذاب والاضطهاد، ثم انه اوقع بخاله احيقار وذلك بتزوير رسائل الى ملك فارس وملك مصر يدعوهما فيها للتجمع في بقعة نسرين حيث سيسلمها المملكة. ووقع الرسائل بتوقيع احيقار وختمها بخاتمه، وعندما علم ملك نينوى وآشور بمقدم جنود اعدائه اخبره نادان ان هذه الخيانة ارتكبها احيقار، وهاك توقيعه وخاتمه. فامر الملك ان يقطع راس احيقار، وسلمه الى سيافه ابو سميك، غير ان هذا السياف كان قد حكم عليه بقطع رأسه، ولكن احيقار خلصه من الموت. وقد وجد ابو سميك فرصة سانحة ليرد الجميل باجمل منه، فقطع رأس عبد محكوم عليه بالاعدام واشاع انه كان احيقار. واما احيقار فاخذه وخبأه في دهليز وكان يعتني به.

وحدث ان مرّ الملك بمحنة شديدة ، وواجه مشكلا صعبا جدا ، فاذا به يتذكر احيقار الحكيم الداهية الذي يسهل عليه كل عسير . وفي ساعة من ساعات اليأس التي كانت تنتاب الملك حضر ابو سميك واخبره ان احيقار حي . ففرح الملك وعهد اليه امر محنته ، فانهاها احيقار . فقال له سنحاريب الملك سل ما تشاء . فقال احيقار لست اطلب مالا ولا جاها انما اطلب الى سيدي الملك ان يسلمني نادان . فسلمه اياه فاخذه احيقار الى بيته موثقا وبدأ يؤنبه ويحقره ويذكره

<sup>(</sup>٣٧) ان عدد ستين عند البابلين القدماء عدد كامل ، ونظامهم الحسابي كان يقوم على الستين ، وكثيرا ما يستعملون عدد ستين بمعنى الكثرة المطلقة . راجع نشيد الانشاد ٦ : ٨ .

بالحكمة التي علمه اياها صغيرا . وعدد الحكم والامثال التي كان احيقار يتلوها على نادان ٥٤ . فكان نادان يسمع ويتألم الى ان انتفخ وانتفخ ثم انفجر وتقطع جسده اشلاء .

لا شك في ان القصة من الادب الحكمي الوعظي . وهي تدور حول الفكرة التي يتضمنها المثل الأرامي القديم «من حفر حفرة لاخيه وقع فيها» او القول العربي «اتق شر من احسنت اليه» .

لقد وضع المطران بولس حول هذه القصة والحكمة كتاب يقع في ١٨٠ صفحة سياه «احيقار الحكيم» طبع في بغداد ، مطبعة الشعب عام ١٩٧٦ من منشورات مجمع اللغة السريانية بغداد ، وهو بحث حكمي ، ادبي ، تاريخي لغوي ، يتضمن ما جاء في مجلة لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥٦ العددان ٣و٤ ص ١٢١ - ٤٠ ويضيف اليه امورا اخرى ويشتمل اجمالا على الامور التالية : ١٠ الحكمة في العهد الاشوري المتوسط ، وظهور امثال احيقار الحكيم ويقول هنا «ان غايتنا الاساسية في هذا المضهار استعراض حكمة احيقار ودراستها طبقا لاول نص وصل الينا منها ، وهو باللغة الأرامية القديمة ، ويمثل بكل حق الحكمة البشرية في العهد الأشوري المتوسط» ، ويستطرد قائلاً : «ترك احيقار حكمة آرامية في القرن الثامن قبل الميلاد ناقلا اياها عن جدوده الاقدمين ومضيفا عناصر جديدة من فكرته الخاصة واختباراته الطويلة في جميع مبادىء الحياة» ثم يردف قائلا «يعتبر هذا الكتاب في الحكمة اول كتاب من نوعه في تاريخ الحكمة البشرية ولا زلنا غلك هذا الكتاب بلغته الأرامية الاصلية وان طرأت عليه بعض طوارىء العصور المتعاقبة»

بعد هذا يتطرق الى مواضيع هامة آ ـ ما هي اللغة الاصلية التي كتب بها النص ؟ مؤكدا انها الأرامية ناقضا اراء من قال انها كانت الاشورية او البابلية او الفارسية ب ـ هل يمكن تعيين تاريخ كتابة هذا الاثر ؟ وهنا يرجح كتابة النص في القرن الخامس ق . م ، ثم يتطرق الى شرح فائدة النصوص الماثلة لاثر احيقار . ٢ . اهتهام علماء الاستشراق بظهور حكمة احيقار الأرامية القديمة ، وهنا يستعرض تحديد الفلسفة لدى الاقدمين «معرفة الاشياء بعللها القاصية» ثم لدى احيقار وهي

ومعرفة الحياة بواقعها المفضلا تحديد احيقار ومعلّلا اسباب هذه المفاضلة . ٣ متأثر قصة احيقار وحكمته بادب الحكمة القديمة ، وهنا يقول «ولكي تطلع على مدى تأثر احيقار بالأجيال الماضية ندرسه على مرحلتين ـ الأولى في قصته وشخصيته (٢٠٠٠) والثانية في حكمته وتعاليمه . ثم يسترسل في مقارنة شخصية احيقار وحكمته بشخصيات ابطال الحكمة في العهدين السومري والاكدي وحكمهم ، مستعرضا ما اشتملت عليه حكمة احيقار من مبادىء سامية وتعاليم وآراء ، ناشرا بنودها مادة فهادة ، مشيرا الى اسلومها الذي يحاكي من بعض الوجوه تعاليم سقراط ويقول ولا نجد لها مثيلا إلا في امثال سليهان ثم يقول «عالا شك فيه ان هذه الحكمة اثرت تأثيرا عميقا في بعض اسفار العهد القديم الحكمية التي كتبت بعدها كسفري ابن سيراخ وطوبيا الله شير الى تأثيرها في الحكمة اليونانية وامثال اوسيب ولقهان الحكيم . وما يزيد في قيمتها واهميتها انها ترجمت الى اليونانية ثم الى العربية عام الحكمة الإولى، واصلا وينبوعاً لسائر المبادىء الفلسفية .

ان مواد هذه الحكمة تتطرق الى تربية الاولاد ، معاملة العبيد ، حفظ السر وصيانة اللسان ، بين الخير والشر ، والبار والصالح والشرير ، الخصومة والمشاجرة ، عيون الناس وآذانهم ، الكذب والصدق ، الدين ، الغنى والفقر ، حرمة الملك والامانة له ، الامثلة على السنة الحيوانات ، الامثلة على السنة النباتات . ٤ ، النص الأرامي القديم لقصة احيقار وحكمته الذي اكتشفته البعثة الاثرية الالمانية في جزيرة الفيلة (مصر) ٢٠١٦ ـ ١٩٠٧ نقله حرفيا عن ساخو ، وأ . كوالي . ثم تعريب ذلك . ٥ . ترجمة النص السرياني بحسب النص الذي نشره فيلكسينوس يوحنا دولباني مطران ماردين عن مخطوطة كمبردج رقم ٢٠٢٠ نشره فيلكسينوس يوحنا دولباني مطران ماردين عن مخطوطة كمبردج رقم ٢٠٢٠ وطبعه في مطبعة الحكمة سنة ١٩٦٦ . ٦ ، المقابلة بين النصين القديم والحديث مشيرا الى مواطن الاختلاف والاتفاق بينها . ٧ ، تأثير حكمة احيقار في آداب الحكمة العالمية والاسفار المقدسة ، ويعنى بآداب الحكمة العالمية ما انشأه الفلاسفة

(٣٨) تحدثنا عن شخصيته في مطلع الكلام عن احيقار

من مبادىء خلقية هامة في العهود اليونانية ثم تسربها الى الأداب الاخرى ، مؤكدا تأثر حكمة احيقار بالآداب اليونانية . ثم يشير الى تسرب حكمة احيقار الى الحكمة الدينية اليهودية وعلاقتها بعدة اسفار من العهد القديم ، نحو سفر ايوب ، المزامير ، الأمثال ، الجامعة ، اشعياء ، ارميا ، يشوع بن سيراخ ، طوبيا ، ويسهب في تشخيص العلاقة ما بين ابن سيراخ واحيقار ، وعلاقة طوبيا باحيقار .

## ج الفلسفة السريانية دراسة، تحليل

كلمة عامة: آثرت ان افتتح هذه الكلمة العامة بقول العقاد ليكون منطلقا للحديث: يقول «ان قوة التفكير تقاس بالقدرة على فهم ما يبتكره الآخرون ، كما تقاس بالقدرة على ابتكاره. فلا تتهم امة بالعجز عن التفكير اذا استطاعت ان تفهم مبتكرات الفكر في امة اخرى ، وشعرت بالحاجة الى فهمها وخلقت لها جوا تروج فيه وتشغل به اذهان ابنائها وبخاصة اذا علمنا ان الابتكار المحض لم يكتب قط لامة من الامم ولم يعهد قط في ثقافة قومية انها كانت محض ابتكار (٢٩٥)»

نستنتج من كلام العقاد ان قوة التفكير تقوم اولا: على القدرة على فهم ما يبتكره الآخرون. ثانيا: القدرة على الابتكار.

ان فلاسفة السريان جمعوا مابين الامرين ، لقد اطلعوا على الفلسفات القديمة سيا الاغريقية واستقوا من مبادئها ، وهضموها ثم انتقلوا الى الابداع والابتكار ، فطلعوا على عالم الفكر بفلسفة جديدة ، فكانوا اذا قادرين على التفكير ، ويملكون قوة الفهم ، ومجهزين بطاقات فكرية هائلة .

<sup>(</sup>٣٩) العقاد ـ المجموعة الكاملة لمؤلفات عقاد: المجلد رقم ١٠ ص ١٢ ط دار الكتاب اللبناني ـ بيروت.

ان السريانية قدمت للانسانية كثيرا من العطاء الفلسفي وزخما من الفكر ، متمثلا في فلاسفتها(۱) ، امثال احودامه مطران المشرق ٥٧٥+ ، سرجيس الراسعيني ٢٣٥+ ، ساويراسابوخت ٢٦٧+ ، اثناسيوس البلدي ٢٨٦+ ، يعقوب الرهاوي ٨٠٧+ ، حرجس اسقف العرب ٥٢٧+ ، البطريرك ثاودوسيوس ٢٩٦١ ، موسى بن كيفا ٣٠٩+ ابن صليبي ١١٧١+ ، الرهاوي المجهول في القرن العاشر ، يعقوب البرطلي ١٢٤١ ، ابن العبري ٢٨٦٠ .

لقد ترك الفكر الفلسفي عند هؤلاء بصهات واضحة على تاريخ الفكر البشري ونال تقدير العلهاء شرقيين وغربيين ، ولقي الكثير من العناية والاهتهام عندهم .

لم يقتصر علماء السريان وفلاسفتهم عن البحث في الفلسفة بمعناها الاصطلاحي المحدد فحسب ، بل انهم بحثوا في كل المعارف والعلوم الموجودة في أيامهم . وسبب ذلك أن الفلسفة كانت تشمل العلوم كلّها لذلك دعي الفيلسوف «موسوعة» عالماً بجميع أنواع المعرفة . وتركوا لنا مكتبة كاملة تشمل الفلسفة على سائر أضربها .

وما نستطيع أن نقوله حول دراسات آبائنا الفلسفية ما يلي:

- ا عاولة التوفيق ما بين الدين والفلسفة ، وقد رأى العديد من فلاسفة السريان أن الفلسفة تلتقي مع الدين لأن هدفها مشترك والغاية واحدة وهي البحث عن الحقيقة لذلك نجد أن ميزتها هي فسلفة توفيقية بين الدين والفلسفة . وقد يكون أرسطو أهم فيلسوف اتجه اليه السريان ، كها نجد إلى جانب ذلك تياراً أفلاطونياً يسير إلى جانب الفلسفة الأسطوطالية .
- 7. تسخير الفلسفة لحدمة العقائد اللاهرتية ، حيث درسوها بعقلية دينية مسيحية (١٤)، ذلك هو الهدف الأول والأساسي من هذه الدراسات .
- (٤٠) راجع السريان ايمان وحضارة مج ٣ للمؤلف ص ٣٦٧ ـ ٥٠٨ وكذلك اللؤلؤ المنثور عن تراجمة حياة هؤلاء الفلاسفة .
- (٤١) هذه نفس أهداف الفلسفة العربية الإسلامية ، إنما الفارق هو «الدين فقط» كما أن الفلسفة السريانية تؤيد الفلسفة العربية الإسلامية من جوانب كثيرة حيث تجد فيها الرضا والطمأنينة والإعجاب .

الله على المسيحية والعقيدة ، أي أن الفيلسوف السرياني يحلل فلسفة غيره ويستعرض آراءه بالوقت نفسه يأخذ ما يشاء وينبذ ما يشاء ثم يعرض رأيه ، ومما لا شك فيه أن فلسفة الفيلسوف تظهر وتتضح بالمقارنة بينه وبين غيره من الفلاسفة ، لا بل أن الفلاسفة يواصل بعضهم عمل بعض ، ولا يمكن أن تشرع الفلسفة في الظهور بغير اعتهاد على فلسفة سابقة أو معاصرة .

والمطران بولس فيلسوف من أئمة الفلسفة السريانية . كان يحمل روحاً فلسفية وذوقاً للحياة العقلية . تناول الفلسفة السريانية بدراسات مستفيضة أظهر فيها منزلة فلاسفة السريان مقارناً بينهم وبين فلاسفة العرب والإغريق ، مظهراً المواقف التي يشترك فيها الفيلسوف السرياني مع غيره من أولئك الفلاسفة ، كها يشير إلى المواقف التي يخالفونها ، مشخصاً بدقة موقف الفلسفة السريانية التي يعزو إليها بعض الفرائد الفلسفية هي الابتكار والإبداع .

لقد عرف كل دلالات الفلسفة اليونانية القديمة ، وأطلع على آراء أرسطو وعالج مواضيع فلسفية متعددة لأرسطو وأفلاطون ، كما تطرق إلى شرح مواقف فلاسفة العرب كالغزالي وابن رشد وابن سينا ، ووازن بين أولئك الفلاسفة وفلاسفة السريان .

كان يقدم تلك الدراسات مدفوعاً بحرارة إيمانه بالشرق، والعروبة، والسريانية، والتراث. وما كان يمليه عليه ضميره وثقافته. ومن يتتبع هذه الدراسات يستدل بسهولة على قدرة المطران بولس على الاستقراء والتحليل.

أما أسلوبه في هذه الدراسات فقد أشار إليها بنفسه عندما قال: «لن أبحث الأن عن مؤلفاته الفلسفية (ابن العبري) وعددها ومواضيعها، لأن ذلك قد طرقه قبلي كثيرون، ولئلا أبني على أساس وضعه غيري. أريد الكلام عن بعض المواضيع الفلسفية التي دبّجها يراعه الفذ، وأنتجتها قريحته المخصبة بأسلوب جديد، هو أسلوب التحليل الفلسفي، والدرس والمناقشة الأمور التي لم يطرقها

قبلي كاتب من كتابنا، بل لم نتعود أن نعمل مثل هذه الدراسات لعباقرتنا وفلاسفتنا، الأمر الذي سبقتنا إليه كل الشعوب النابهة»(١٠).

والآن نضع أدناه جدولًا يتضمن ثبتاً كاملًا لأبحاثه الفلسفية تتخللها بعض الدراسات التحليلية:

1. الفلسفة المشانية: بحوث أدبية ، فلسفية ، تاريخية ، اجتهاعية ، طبع بمطبعة الحصان بالموصل عام ١٩٥٨ ، يقع في ١٣١ صفحة وهذا الكتاب مؤلف جليل ينطوي على علم غزير وفوائد جمة ، وقد أودع فيه مؤلفه خلاصة فكره الخصب وثقافته العميقة في قضايا فلسفية متنوعة ، يجمعها سلك واحدة من الأسلوب المتين ، والنظر العميق ، والفكر المبدع . يتناول المواضيع التالية :

أ\_ نظرات في تراث العراق الفلسفي ص ٧- ٢٣ بـ السياسة في الفلسفة السريانية ص ٢٦ ـ ٥٢ جـ ينابيع المعرفة عند ابن سينا ص ٥٦ ـ ٥٥ دـ الكيمياء عند علماء الشرق ص ٧٨ ـ ٨٨ هـ ـ ابن سينا في الآداب السريانية ص ٩٦ ـ ١١٣ و ـ نظرية المعرفة لأبن العبري ص ١١٦ ـ ١٣١ و

7. الفيلسوف اللاهوتي سويريوس موسى بن كيفا ٩٠٣ وهو أطروحة في علم النفس قدمها المترجم إلى البطريرك أفرام الأول فأحرز بها رتبة «ملفان» في الكنيسة بالفلسفة واللاهوت. طبعت عام ١٩٥١، وعوضت لقراء مجلة لسان المشرق عن عددي آب وأيلول، وقعت في ٨٠ صفحة.

<sup>(</sup>٤٢) الفلسفة المشائية: للمطران بولس بهنام: ص ١١٦ - ١١٧.

<sup>(</sup>آ) كتبت سنة ١٩٥٢ نشرت في مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق في ١ نيسان ١٩٥٨ ص ٢١٣ ـ ٢٣٧

<sup>(</sup>ب) القيت في الموسم الثقافي لجمعية المعلمين في الموصل ١٩٥٥ ــ ١٩٥٦ ونشرت في مجموعة المحاضرات ص ١٧ ــ ٣٥

<sup>(</sup>ج) القيت في المهرجان الالفي للشيخ الرئيس ابن سينا في بغداد في اذار ١٩٥٢ ، نشرت في مجلة الكتاب المصرية العدد الخاص بابن سينا

<sup>(</sup>د) نشرت في مجلة المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧

في هذا الكتاب القيم يستعرض المؤلف حياة موسى بن كيفا ، ويصف كتابه في علم النفس الذي وضعه بالسريانية ، ويأتي إلى شرح طريقة المؤلف في البحث ، وأخيرا يشخص منزلته الفلسفية واللاهوتية . بعد ذلك ، ينتقل إلى نظاق بحثه «النفس البشرية العاقلة» وجودها ، آراء الفلاسفة في النفس ومناقشتها ، ماهيتها ، حقيقتها ، قواها ، مفاعيل هذه القوى ، وحدتها ، اتحاد النفس بالجسد ، أصلها ، الذكاء ، واختلاف الناس فيه ، انفصال النفس عن الجسد وبقاؤها حية ، النفس بعد انفصالها تعرف وتشعر وتذكر .

معريب كتاب الايثيقون: وهو فلسفة الآداب الخلقية ، ألفّه بالسريانية العلامة ابن العبري ١٢٨٦+ ونقله المترجم إلى العربية ، طبع في مطبعة الشباب بالقامشلي عام ١٩٦٧ صدّره المعرّب بمقدمة رائعة جداً حول فلسفة التصوف عند السريان ، وقعت المقدمة وحدها في ١٠٠ صفحة ، والكتاب كله في ١٤٤ صفحة . درس فلسفة التصوف في النقاط التالية :

نشوء التصوف عند اليونان في القرن الخامس ق . م ، ويشير إلى أهدافها وغاياتها ثم يتحدث عن التعاليم الإنجيلية مورداً بعض الآيات كإغوذج وغاياتها ثم يتحدث عن التعاليم الإنجيلية مورداً بعض الإنجيلية والفلسفة الأساس حياة روحية جديدة . ثم يقارن ما بين التعاليم الإنجيلية والفلسفة اليونانية حيث يقول «إن فلسفة فيثاغورس وفكرة برمنيدس مهها كانتا ساميتين الوضار عن الوصول إلى هذه الفلسفة الباذخة من التجرد والتسامي عن أوضار المادة . وعليه فالمسيحية فتحت أبواباً جديدة ، وأعطت مفاهيم جديدة لحياة التجرد والنزوع إلى عوالم الروح . ومع ذلك رغب كثيرون من أساطين معلميها استعادة الفلسفة اليونانية وتطبيق المبادىء المسيحية هذه على مبادىء فياغورس وغيره من الفلاسفة الروحيين . وهكذا كانت فكرة التجرد مبادىء فيثاغورس وغيره من الفلاسفة الروحيين . وهكذا كانت فكرة التجرد المطلق فنشأت عنها الفلسفة النسكية أو هي الطريقة «الصوفية» . والمعروف فيثاغورس ، والأفلاطونية الجديدة النازعة إلى التصوف»

ثم ينتقل إلى الحديث عن التصوف في الآداب السريانية وهو بيت القصيد في بحثه .

يجعل من كتاب المنحول ايرثاوس أستاذ ديونيسيوس الأريوفاغي في غضون القرن السادس الميلادي أول أثر سرياني لفلسفة التصوف عند السريان حيث يقول «في هذا الأثر صورة صحيحة للفلسفة اليونانية الصوفية» وبعد أن ينفي نسبة هذا الأثر إلى ايرثاوس يتحدث عن أهميته وسمو قيمته الفكرية بغض النظر عن عقيدته المخالفة للمسيحية ، وعن انتشاره في الكنيسة السريانية عن طريق المتصوفة والنساك . وإعجاب علماء السريان به ، كما يشير إلى تأثر فلاسفة العرب به أمثال ابن سينا ٩٨٠ - ٧٤ ١٠ والغزالي ١٠٥٩ وعصرناه عصراً . لما وجدنا بين أيدينا غير هذه العناصر بعينها» ثم يأخذ بايراد ما ورد فيه من آراء صوفية استناداً إلى النص الذي هذبه وفسره العلامة ابن العبرى واتخذه أساساً لفلسفته الصوفية .

ينتقل بعد ذلك إلى ذكر كاتب سرياني آخر كان يعيش في القرن العاشر، وكان اسقفاً للرها، اعتزل منصبه الأسقفي، وانفرد في أحد الجبال متنسكاً وألف كتابه الشهير «علة كل العلل» أورد فيه نفحات صوفية عطرة تتعلق بتعظيم قدر العقل والبحث عن الحقيقة. يستعرض آراءه بالدرس العميق والمتع.

يتحدث عن البطريرك يوحنا ابن المعدني ١٢٦٣ ويتناول قصائده الثلاث التي بلغت ذروة رفيعة في مضهار النسك والمبادىء الروحية الصوفية بالدرس والتحليل. الأولى قصيدة الطير وهي قصة هبوط النفس البشرية من علياء نقائها إلى حضيض المادة ، ثم تصاعدها إلى الملأ الأعلى صحبة نفوس أخرى للقاء ملك السهاء ، ثم عودتها إلى الأرض ثانية لإكهال رياضتها الروحية وتصاعدها من جديد إلى موطنها الأول مجلبة بحلل القداسة . والثانية هي الأخرى تدور حول النفس البشرية وقد عارض فيها قصيدة ابن سينا :

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تعزز وتمنع

والثالثة هي طريقة الكاملين وينتهي بالحديث عن التصوف لدى ابن العبري الذي هو بحسب قوله «أعظم كاتب سرياني في هذا الموضوع» وقد وضع ابن العبري كتابين في علم التصوف ، الأول كتاب الايثيقون ، والثاني كتاب الحهامة ، وقد اعتمد في شرح فلسفة التصوف لدى ابن العبري ما جاء في الباب الرابع من كتاب الحهامة ، حيث يجتاز ثلاث مراحل للتوصل إلى الحقيقة . مرحلة الحس ، ومرحلة العقل ، وكلتا المرحلتين لم ترويا ظمأه ، وأخيراً مرحلة الروح أو الإيمان المطلق عن طريق الكشف والإلهام وهذا ما يسمى «بالفيض» .

ثم يستعرض بعض قصائده الصوفية الرائعة أجلها قصيدة في الكمال ، وملحمته الحكمة الإلهية . وأخيراً يتحدث عن علاقة ابن العبري بايرثاوس وابن سينا .

اشتملت مجلة المشرق، ثم مجلة لسان المشرق على مواضيع فلسفية عديدة وهي :

أ ـ من أعمق أعماق الحياة : بحث للشيخ الفيلسوف صاحب كتاب «علة كل العلل» نشر تباعاً في مجلة المشرق المجلد ١ السنة ١٩٤٦ الأعداد ١ - ٢ تجمع في ٦٥ صفحة . وهذا بحث فلسفة في أدب مستمد من كتاب علة كل العلل لشيخ جليل ، كان اسقفاً سريانياً في مدينة الرها في غضون القرن العاشر الميلادي مجهول الاسم ، ترك رعيته وسكن صومعة بعيدة عن الناس في جبل ما ، وسكن وحيداً صحبة ثلاثة نساك زاهداً ، ناسكاً . بعد أن ذاق العذاب والهوان من البشر . وهناك وبعد التأمل العميق في هذه الحياة وإعمال فكرة ثاقبة في حاجة البشر الروحية ، اتحف الفكر بكتابه علة كل العلل وهذا الكتاب لا يختص بعصر من العصور ولا بأمة من الأمم ، ولا بدين دون الآخر ، ولا لهذا الجنس دون الآخر ، بل هو للكل . هو منطق المحبة الشاملة لكل البشر .

ثم يصف المطران بولس هذا الكتاب ومحتوياته ، وممّا يقول: إن أهم المواضيع التي قدّمها هذا الكتاب لأبناء الحياة هي البحث عن المعرفة الحقيقة

لأن صاحبه لم يستقه إلا من تأملاته الطويلة في الحياة ، ولم يستقطره إلا من عصير قلبه المتألم . ثم يلخص مقدمة الكتاب والتي بدؤها : إلى جميع البشر الذين تحت السهاء نعمة وسلام . وتحوي المقدمة خلاصة حياة هذا الأسقف الذي عانى الكثير من بني قومه ، وما مرّ به من حالة نفسية صعبة .

وبعد هذا يتطرق إلى الحقيقة وكيفية البلوغ إليها ، ويشخص الطريق إلى ذلك الذي هو العقل وحده حيث يقول «إنه ينبوع الحقيقة وموجد الكتب ، وخالق الفلسفة والتفكير وهو ذو المواهب الزاخرة ، والقوى الروحية العالية» و«وان يد الله وحدها تستطيع أن تبلغ بالعقل إلى الحقيقة السامية» . ـ لم يتطرق إلى مواضيع عديدة للتوصل إلى الهدف ، وهي : بين الحقيقة والكذب ، ثم يصل إلى نظرية «الانسان الأعلى» التي وضعها هذا الفيلسوف قبل عشرة قرون ، يقول «ولكي يحوز المرء درجة «الانسان الأعلى» يجب أن يتوقل أربع درجات ، وفي ذروة الدرجة الرابعة ، يتراءى أمام الحقيقة السامية ، بل أمام الأعلى «انساناً أسمى» وهذه الدرجات الأربع هي أن يفهم العمل ؟ ما قيمة الفكر ؟ ما قيمة العمل ؟ ما قيمة الفكر ؟ ما قيمة العمل ؟ ما قيمة الخياة بالنسبة إلى الإنسان ؟ وبعد أن يدرس الانسان ، وميول النفس وقواها ، ويضع مقابلة ما بين الفيلسوف المسرياني في القرن العاشر ، والفيلسوف الألماني نيتشه في القرن التاسع عشر حول نظرية الانسان الأعلى ، ويذكر سمو آراء الشيخ وفائدتها العملية بالنسبة للانسان العامل.

ب ـ بين الفلسفة والدين : نشر في مجلة المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ الأعداد ١ ـ ١٠ تجمع في ٦٣ صفحة .

جـ السعادة كما يفهمها ابن سينا: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ عدد ٥ والعدد ٦ تجمع في ١٣ صفحة.

د ـ خلود النفس عند ابن سينا : المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ العدد ٧ والعدد ٨ والعدد ٩ تجمع في ١٥ صفحة .

هـ نظرية النفس عند ابن العبري: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ العدد ١٥ والعددان ١٨ و ٢٦ و ٢١ والأعداد ٢٢ و ٢٣ و ٢٤ و ٢٤ تجمع في ٢٨ صفحة.

و-التخيل: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ الأعداد ٢٢ و٢٣ و٢٤ تجمع في ١٥ صفحة.

زـ الأرادة بين فلسفتين : المشرق مجلد ٢ السنة ١٩٤٧ العددان ١ و٢ والعددان ٣ و٤ تجمع في ١٦ صفحة .

ح - العمران في الفلسفة العربية: لسان المشرق مجلد ١ السنة ١٩٤٩ العددان ٦ و٧ تجمع في ١٣ صفحة.

ط ـ العقل عند ابن سينا: لسان المشرق مجلد ٢ السنة ١٩٤٩ العدد ١ و٢ تجمع في عشر صفحات.

# أبحاث في العلوم الطبيعية

لم تخلُ الثقافة السريانية من أبحاث علمية ، في الطب ، والفيزيولوجيا ، والفلك ، والهيئة ، والجغرافيا ، والرياضيات ، والكيمياء (راجع اللؤلؤ المنثور لمؤلفه البطريرك أفرام برصوم ، الطبعة الخامسة ـ حلب ص ١٦١ ـ ١٦٦) . فقد برز علماء كثيرون صنفوا أبحاثاً عديدة في هذه المواضيع كلها .

وقد وجه المطران بولس بعض اهتهامه إلى هذا النوع من الفكر السرياني ، ففي مجلة لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ عدد ١ ص ٢١ - ٢٤ ، والعدد ٢ ص ٤٥ - ٤٩ والعددان ٣ و٤ ص ١٠٣ - ٤٠١ والعددان ٦ و٧ ص ٢٤٦ - ٢٤٦ طرق موضوع علم الهيئة عند العلامة ابن العبري في النقاط التالية :

أولاً: يشير إلى المؤلفات التي تركها ابن العبري في هذا العلم وهي ثلاثة كتب: ١- تفسير كتاب المجسطي لبطليموس، وهو بحث في علم النجوم، وحركات الأفلاك. ٢- الزيج الكبير أي معرفة حركات الكواكب لاستخلاص التقويم السنوي. ٣- الصعود العقلي، وهو أكثر كتبه أهمية، نشر منه المستشرق «غونل» فصلاً في رسم الأرض سنة ١٨٩٠ ونقله إلى الإنكليزبة. ويبحث هذا الكتاب عن الشمس والقمر والسيارات، والأرض، والأجرام السهاوية، والجزر، والبحار، والأنهار، والظل، وأقسام الزمان، بتخلله رسوم وأشكال هندسية كثيرة تظهر مواقع الشمس والقمر والقمر والأرض والكواكب.

ثانياً: تعريب مقدمة كتاب الصعود العقلى .

ثالثاً: فصول مختارة من الكتاب نفسه ، مثل كروية السهاء ، كروية الأرض والماء ، الفلك الأعلى المحيط بالكون ، الشمس ، ساعات النهار في الأقاليم السبعة الخ .

وعدا ذلك له بحث ممتع عن علوم الكيمياء والفيزياء عند السريان ، طبع ونشر على صفحات مجلة مجمع اللغة السريانية في بغداد ونأسف جداً لعدم تمكننا من الحصول على المجلة من استغراض محتويات هذا البحث النفيس لعدم تمكننا من الحصول على المجلة المشار إليها .

سمعت المرحوم المطران بولس مرة يقول: إنه كان ينوي دراسة كتاب الأيام الستة للعلامة مار يعقوب الرهاوي ٢٠٨+ كأطروحة يرفعها إلى البطريرك أفرام، غير أنه استعاض عن ذلك بدراسة الفلسفة النفسية لدى الملفان موسى بن كيفا كها علمنا.

وكتاب الأيام الستة من الكتب المهمة في الدراسات العلمية عند السريان ، يشتمل على مواضيع هامة في الأرض ، السياء ، العناصر الأربعة ، البحار ، الأنهار ، الجبال ، النبات ، الأجرام السياوية ، الحيوان . طبع في هولندا سنة ١٩٨٥ بمساعي يوليوس عيسى جيجك مطران اوربا الوسطى ، ونقله إلى العربية نقلاً جيداً غريغوريوس صليبا شمعون مطران الموصل ، وسوف يتولى طبعه قريباً غريغوريوس يوحنا ابراهيم مطران حلب .

### ملحق عام بالدراسات السريانية

للمطران بولس عدا البحوث الأدبية والفلسفية التي سبق الإشارة إليها ، له أيضاً بحوث طريفة أخرى متفرقة ، نوردها هنا للحقيقة والتاريخ .

أعلم الهيئة عند ابن العبري: لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ و١٩٥٠ العدد ١ والعدد ٢ ، والعددان ٣ و٤ والعددان ٦ و٧ تجمع في ١٢ صفحة . ب من نفائس المخطوطات: تفسير ديونيسيوس الأريوفاغي لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ الأعداد ١٠ و١١ و١١ ص ٣٩٣ ـ ٥٠٠ الأعداد جـ مؤلفو الأزجال عند السريان لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ الأعداد ١٠ و١١ و١١ ص ١٩٥٠ الأعداد ٢٠٠ و١١ و١١ و١١ ص

د ـ تعقيبات تاريخية على كتاب تاريخ الأدب السرياني من نشأته إلى الفتح الإسلامي للدكتورين: مراد كامل ، ومحمد حمدي البكري . لسان المشرق مج السنة ١٩٥١ الأعداد ٨ و٩ و ١٠ ص ٢٤٩ ـ ٢٩٤ اعتمد المؤلفان على مصادر غربية صرفة دون الالتفات إلى ما كتبه المؤلفون الشرقيون بهذا الموضوع ، وبذلك لم يصيبا كبد الحقيقة في نقاط كثيرة ، لذلك وضع المطران بولس مقالاً تحت عنوان «تعقيبات تاريخية» على بحثها في ٢٤ نقطة وهي : اللغة السريانية ، لهجات اللغة الأرامية ، اللهجة الأرامية في الكتاب المقدس ، لهجة الرها ، السريان والإبداع ، السبي البابلي ، الخطوط السريانية ، مدينة الرها ومملكتها ولغتها وتنصرها ، انتشار المسيحية ، أفرهاط الحكيم الفارسي ، المسيحية في الهند ، هل قصة أبجر ومراسلته للمسيح أسطورة ؟ أهمية برديصان بالنسبة إلى مسيحية الرها ، موقع باجرمي ، ماروثا الميافرقيني ، هل كان كل المسيحين الذين المنينة الرها ، موقع باجرمي ، ماروثا الميافرقيني ، هل كان كل المسيحين الذين في الجزيرة العربية عند ظهور الإسلام نساطرة ؟ بدعة أوطاخي ونزاهة عقيدة

الكنيسة منها ، مدينة بيروا الأيبرا ، حياة رابولا مطران الرها ، تفضيل الشاعر اسحق على مار أفرام السرياني ، هل كان مار أفرام تلميذاً للثاولوغوس ؟ مار أحودامه مطران المشرق العام ، جبل الفاف ، اليعقوبية واليعاقبة .

### الكلمة الأخيرة حول الدراسات السريانية

بالرغم مما قام به المطران بولس من هذا النوع من الدراسات فنحن لا نزال في أول الطريق في هذا المضهار ، وإننا لم نفعل شيئاً حتى الآن ، إنما وقفنا على العتبة ، ونعمل جاهدين لتقدم الفكر السرياني ليواكب حركة الحضارة العالمية ، ولاغناء روح الانسان وقلبه وعقله .

نحن بحاجة ماسة لنشخص وجودنا الفكري ولنشير إلى حدودنا في الأدب والفلسفة والتاريخ وفي سائر صنوف المعرفة.أجل أعيد فأقول أن النهوض بهذه الدراسات إن لم أقل معدم فهو لايزال بطيئاً وفي خطواته الأولى، حرّي بنا أن نعززه، بالوسائل والإمكانات. حتى إن المطران بولس بالذات، بالرغم ما قدّم للفكر السرياني من خدمات كما علمنا فلم يسدّد ديونه نظراً لما كان يكتنزه من رأس مال.

والكلمة الأخيرة التي لاأريد أن أقولها: ويحز في نفسي أن أقول أن حقل الفكر السرياني أدباً وفلسفة قد جفّ بغياب المطران بولس عن ساحة الفكر منذ 19 شباط 1979 ولم ذر بعده من يحقق الرغبة ، ويلبي النداء ، ويسد النقص .



### البحوث التاريخية

كتب في مواضيع تاريخية متعددة كما سترى ، يتسم بعضها بصبغة ادبية فيهب لها دماً جديداً ، ويمد ابحاثه كلها في هذا المجال برعشات وحركات حياتية ، اما العمق التاريخي فهو ليس على مستوى البطريركين افرام برصوم ويعقوب الثالث .

### الاديرة والاماكن الاثرية

#### تاریخ دیر مار متی:

تمهيد، نقاط البحث، موقعه، جبله، مناخه، تأسيسه، بدء تاريخه، كنيسته، معالمه الباقية، معالمه التاريخية، اضرحة القديسين، مقبرة الرهبان، الرهبنة، نشوؤها، انتقالها الى العراق، نصيب الدير منها، قصة القديس مار متى، اخبار الدير في اربعة قرون، مكانة دير مار متى في المشرق، مطارنته، (لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ ـ ١٩٤٩ الاعداد من ١ ـ ١٠ خلا العدد ٥ والمجلد ٢ السنة ١٩٤٩ ـ ١٩٥٠ الاعداد من ١ - ١٢ عدا الاعداد ٥ و٦ و٧ والمجلد ٣ السنة ١٩٥١ الاعداد من ٢ ـ ٥ صفحاته والمجلد ٣ السنة ١٩٥١ الاعداد من ٢ ـ ٥ صفحاته تجمع ١٢٠ صفحة

تاريخ دير مار برصوم: تمهيد، موقعه، تأسيسه، ابنيته، كنوزه، اقتصادياته، الرهبانية فيه، رئاسة الدير ونظامها، يصبح كرسيا بطريركيا، مكتبته، مدرسته، خريجوه، اشهر رؤسائه في العصور المتأخرة، مجامعه الكنسية، الصليبيون ينكبون دير مار برصوم، نهالته. لسان المشرق مج ٣ السنة ١٩٥١ الاعداد من ٤ ـ ٣ في ٥٦ صفحة

دير مار دانيال الناسك: لسان المشرق مج ١ عام ١٩٤٩ ع ٥-٧ في ١٠ صفحات دير المعلق، اسكي موصل: لسان المشرق مج ٣ عام ١٩٥١ العدد ٧.

تاريخ دير مار مرقس: تمهيد ، مسحة البساطة ، دير مار مرقس في التاريخ ، مقر اساقفة اورشليم ، كنيسة العذراء ومار مرقس ، كنيسة مار بهنام ، الدهليز ـ قاعة بيت مريم ام مرقس ، خزانة الكتب ، وهو نبذة طبعت في القدس عام ١٩٦٢ تقع في ٤١ صفحة

تاريخ طور عبدين: ألّفه بالسريانية البطريرك افرام برصوم ١٩٥٧+ ونقله الى العربية المترجم، وطبع الاصل السرياني مع النقل العربي عام ١٩٦٣ يقع في ٣٧٤ صفحة.

تكريت في التاريخ: المدينة ، سورها وقلعتها ، فتحها ، منزلتها التاريخية ، كنائسها القديمة ، اديرتها ، نوابغها ، المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ العدد من ١ ـ ٥ تجمع في ٣١ صفحة

الكنائس القديمة في العراق: تمهيد، انتشار المسيحية في العراق، الكنائس الأولى في العراق، تقليد المشارقة في كنيسة كوخي والنظر التاريخي فيه، التفريق بين كنائس المشارقة وكنائس المغاربة، اشهر الكنائس التاريخية القديمة، اشهر الكنائس القديمة القائمة، ريازتها وتفسير رموزها، (لسان المشرق: مج١ السنة ١٩٤٨، ١٩٤٩ الاعداد من ٢ ـ ١٠ عدا الخامس تجمع في ٥٠ صفحة

### سير العلماء والآباء

خمائل الريحان: او ارثوذكسية مار يعقوب السروجي الملفان، يقع الكتاب في ١٢٤ صفحة، طبع عام ١٩٤٩ بالموصل، وهو رد على الخوري اسحق ارملة الذي جرّد الملفان السروجي من ارثوذكسيته. والحق به رد ثان بكراس يقع في ١٨ صفحة عنوانه «الحق حق رضي الناس ام غضبوا» على كراس الارملة «الحق مبغضة».

نفحات الخزام: وهو حياة البطريرك افرام: طبع بالموصل عام ١٩٥٩ يقع في ٢٧٥ صفحة. كتب مقدمته اديب المهجر الكبير نظير زيتون

ديوسقوروس الاسكندري: منشورات اسقفية الدراسات اللاهوتية العليا والثقافة القبطية والبحث العلمي، سلسلة التاريخ الكنسي، سير الآباء (٦) طبع عام ١٩٦٨ يقع في ٢٠٠٠ صفحة. وهو تحقيقات تاريخية لاهوتية تحليلية، تتناول ادق فترة في حياة الكنيسة المسيحية.

رواية ثاودورة: مسرحية تاريخية تتناول احداث الكنيسة السريانية في القرن السادس. طبعت عام ١٩٥٦ تقع في ١٥٦ صفحة الملفان ايوانيس الداري: لسان المشرق السنة ١٩٤٨ العدد ١ و٢ في ٨ صفحات اثناسيوس الجمال لسان المشرق مج٢ السنة ١٩٥٠ ع ٦-٩ في ١٥صفحة يوحنا ابن افتونيا لسان المشرق مج٢ السنة ١٩٥٠ ع ٨-١٢ في ١٦صفحة

### بحوث تاريخية متفرقة

مجمع افسس الثاني المشرق مج٢ السنة ١٩٤٧ الاعداد من ١- ٤ في ٣١ صفحة منديل المسيح في المراجع السريانية لسان المشرق مج١ السنة ١٩٤٩ الاعداد ٢- ٧ القاب البطريرك الانطاكي لسان المشرق مج٢ السنة ١٩٥٠ العددان ٣ و٤. رحبوت (لسان المشرق) مج ٣ السنة ١٩٥١ العدد ٧ ص ٢٣٥ - ٢٣٩ اكليروس السريان القدماء وكنائسهم (لسان المشرق مج ٣ السنة ١٩٥١ الاعداد من ١٩٠٠ ص ٣٠٥ - ٣٣٧ من ٢٣٠ ص ٣٠٠ من ٢٠٠٠ ص ٣٠٠ - ٢٣٠ ص

قبائل العراق العربية النصرانية قبل الاسلام: (لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ الاعداد من ٢ ـ ٩ تجمع في ٥٥ صفحة ١٨٧ ـ ١٨٧



### الادب العربي

#### . الشعر .

اعجبني قول احد الادباء في الشعر «الشعر تعبير عن احساس بالجمال ، وعن رقة بالعاطفة ، وعن شرود بالخيال» وقول اديب آخر «انه لمن الخطأ الشائع اعتبار الشاعر ناظم قواف فحسب ، انه اكثر من ذلك ، انه حائك كلمات موسيقية» هذا احلى اطار يوضع فيه المطران بولس كشاعر كما سنقف على ذلك .

نادته ربة الشعر ، فلبى نداءها العذب ، وعاهدها على الوفاء لها ، مذكان في زحلة ـ لبنان ، الذي يبعث في النفس حبّ الجهال ، والشرود في مسارح الخيال ، بهوائه العليل ، ومائه السلسبيل ، وجبله الوقور ، وواديه العميق الصامت ، وسهوله الخضراء ، والورد ، والقرنفل وجميع انواع الزهور .

الى جانب القصائد التي نقلها من السريانية ، والتي سبق ذكرها ودراستها ، فقد دبّج قصائد اخرى متناثرة في مجلته المشرق فلسان المشرق ، والضاد الحلبية ، ومجلات اخرى ، ولدى الاصدقاء ، وعلى الرغم من قلة الشعر الذي تركه بالمقارنة مع اثاره العلمية الاخرى فهو بهذا النزر اليسير من هذا اللون الادبي تبرز شاعريته ويبرهن على طول باعه في هذا الفن ، ومقدرته الادبية ، ويدخل في اطار الشعراء ، وان تاريخ الادب العربي يخلّده ويعطي له بكل جدارة واستحقاق صفة «الشاعر» سيّما في قصيدة الملحمة الحمراء التي نقلها من السريانية كها سبق ، حيث ابدى فيها مقدرة فائقة . وقبل ان نأتي الى تحليل شعره ، والتحدث عن شاعريته ، ندرج هنا القصائد التي توصلنا الى معرفتها وبعضها نشر في مجلته المشرق بتوقيع ، نزيه عثمان ، وزهر سلطان .

۱ ـ يا ملاكي : المشرق مجلد ۱ السنة ١٩٤٦ العدد ۱ ص ٢٧ ٢ ـ تكريت : المشرق مجلد ۱ السنة ١٩٤٦ العدد ١ ص ٣٠ ٣- الطيف المقدس: المشرق مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ٢ ص ١٢٥
 ٥- الى منشدة: المشرق مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ٢ ص ١٠٠
 ٢- اليراعة: المشرق مجلد ١ السنة ١٩٤٦ العدد ١٠ ص ٤٤٨
 ٧- الارز: لسان المشرق مجلد ٢ السنة ١٩٥٠ الاعداد ١٠ - ١٢ ص ٣٨٤
 ٨- ذكريات: لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ العدد ٢ ص ٢٧
 ٩- نقد قصائد ايليا ابو ماضي: (الطلاسم)

آ ـ البحر لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ العدد ١ ص ١٧ ـ ٢١ و العدد ٢ ص ٦٢ ـ ٢١ و العدد ٢ ص ٦٢ ـ ٢٢ و العدد ٢ ص

بـ الدير: لسان المشرق مجلد ٢ السنة ١٩٥٠ العدد ٥ ص ١٧٦ ـ ١٨١ جـ المقابر: لسان المشرق. مجلد ٢ السنة ١٩٥١ العددان ٦ و٧ ص ٢٦٠ ـ ٢٦٣ هذا وقد سبق الاشارة الى قصائده الاخرى

ملاحظة: الاستاذ الشاعر عبد الله يوركي حلاق، صاحب مجلة الضاد الحلبية يعدّ كتابا عن المطران بولس «كشاعر» سوف يتناول قصائده بالدراسة العميقة، وباسلوبه الادبي الرائع، ولغته المتينة. والاستاذ عبد الله كان من اعز اصدقاء المطران بولس. علماً ان المطران بولس نشر قصائد كثيرة في مجلة الضاد موقعة بالحرفين الاولين من اسمه ب ب. فيسرنا ان نزف هذه البشرى الى القراء الكرام.

ونحن الآن لابد لنا ان نقول كلمة موجزة بسيطة عن المطران بولس كشاعر في النقاط التالية :

أ\_شاعريته: تحفل قصائده برقة الطبع ، وتتميز برهافة الحس ، وتزخر بالعاطفة الصادقة المتدفقة ، وتعبر عن مشاعره احسن تعبير ، ويجيد في تصوير خلجاته النفسية ، تقدم صورا بديعة من الجهال ، وبالاجمال انها تنطلق من «اجواء عاطفية» بالرغم من كونه رجل دين ومن صنف الرهبان .

اسلوب سلس اخاذ ، الفاظ رقيقة وبمنتهى الجزالة ، ديباجته مشرقة ، وعلى العموم يتسم شعره بالوضوح والسهولة وينحو منحى الشعر المهجري في الاسلوب والنهج .

ب ـ اغراضه : تجري معظم قصائده في اتجاه واحد ، وهو الغناء ، ولم يتعد هذا الغرض قيد شعرة . تغنى بالتراث ، بالاماكن المقدسة ، وتغنى بالآباء والاجداد في نشيده الحبري الخاص بابرشية الموصل والذي سجّلناه في الصفحات السابقة .

تمشيا مع روحه العالية ، وحياته النبيلة لم ينهج اسلوب المقلّدين الذي يتسم بالمدح والثناء ، فلم يتنازل ان يرخص ويدنس «قلمه النقي» النفيس (١) بمثل هذه الاغراض القائمة على الشوائب .

سبق وقلت انه لم يتسلّل الشعر الى حياته الخاصة الطافحة بالآلام ولم يتخذ من الشعر مرآة تنعكس عليها آلامه ومحنته التي مرّت عليه، وياحبذا لو فعل ذلك.

#### ج: عرض غاذج من قصائده

اقرأ قصيدة يا ملاكي فترى كيف يصوّر خلجاته النفسية ، حيث تنساب فيها العاطفة الرقيقة انسياب النغم ، مشبوبة بالعتاب ، تعانقها الشكوى على قلب لا يحنو عليه . ثم نجد كيف يشرق من خلال ابياتها الوجدان الحي ، ساكبا فيها اهات وحسرات .

#### ياملاكي

ياملاكي خيّم الليلُ عَلَيْ وطيوف السهد تكوي مقلتيْ هات جنحيك نطر فوق السهر ونناجي الله في ذاك الضوي

<sup>(</sup>١) هكذا وصف قلمه في مقاله: هل اعتنق مطران الحدباء . . .؟ والذي تراه مسجّلا في هذا الكتاب

ياملاكي هوذا بدر السما فانظرن اجفانه ترنو الى غير اني في ظلام دامس فلما يابدر لاتحنو على

نغمة علوية في شفتي ياملاكى ذكرك الغالي غدا فاسمعن قلبي يغنيها وقد حطم الدهر كؤوسي في يدي

ياملاكي هات كفيك لكي تقبض القلب الذي في راحتي ملكك الغالي فهل ترضى به ام تری ترمي به تحت الثری

ياملاكي هوذا الليل مضي وصدى انفامنا في اذني آه لو کنت تراني باکيا ياملاكى آه! لو كنت لدي

وفي قصيدة الطيف المقدس تجده مكتويا بلواعج الشوق ، مشبوبا بحرارة العاطفة المتدفقة ، والمشاعر النارية اللاهبة ، والاشواق المستعرة ، الى جانب خلجات حادة ، واحاسيس ثائرة :

#### الطيف المقدس

قد ذوى قلبي حنيناً في هواك تدر اني بائس ارجو لقاك خيم الليل فلا أبغي سواك خمرة الالهام صرفا من لماك

ايها الطيف رويداً لاراك أين تمضى إن دجى الليل ألم رفرفن فوق سريري كلما وانعشن قلبي المعنى واسقنى

قد غفا الكون هجوعا وأوى ذلك العصفور في غصن الأراك وكذا النجم غفا فوق السهى واتكا الليل على كتف السماك غـير ان العـين منى لم تـنم فهي يقـظى تتلوى كي تـراك فانجل رحماك يا طيف لها علها تغفو قليلا في حماك

عافني الدهر وحيداً بائساً وانشر الاضواء حولي كلما يا حبيبي جف قلبي بعد ان وذوى بعد بكاء مؤلم

فابعث النور لقلبي من سناك رفرف الليل بجنحيه هناك كان يسقي الدنيا خمراً من شذاك فاسقه الوحي رحيقاً من سماك

\*\*\*

عاليج الاسقام فيه قبلها تنطفى الروح بذياك العراك وألمس الرعشات وارفق بالحشى ولتكن يا طيف للروح ملاك حبك الغالي على قلبي غدا يملأ الدنيا جمالا من بهاك وينير الليل حولي كلها آنست عيني شعاعاً من ضياك

316 316 316

يا انيس الروح لا تمضي ولا تترك الملهوف يقضي في هواك كن رؤوف بضلوعي ولتكن هذه الروح ـ ايا طيف ـ فداك

وفي قصائده الاخرى ، تحت ضوء القمر ، والى منشدة ، واليراعة ، تجد صورا عاطفية وجدانية مماثلة :

#### إلى منشدة

انشدينا الشعر في هذا السكون واملأي الليل حنيناً وفتون واسكبي الوحي باقداح الدجى وابعثي الالهام من هذي اللحون لا تبالي ان دجى الليل ولا تجزعي فالليل كالام الحنون كم سقيناه دموعا ثرة فوجدناه اميناً لا يخون

#### تحت ضوء القمر

نجر فتهادى الغصن في ضوء القمر في للحرف القمر في نغمة في الارض أوحاها القدر منها وانفطر منها وانفطر في فتهادت فوق ذياك الوتر

هبت الربح على غصن الشجر وسرت في الجو انغام على نغمة علوية خالدة وتر تاه بها ثم انطهي

وانحنى الخلد لها في سجدة يالقيشار على انغامه

اليراعة

يا شعاع الصبر، يا رمز النقاء، أنت روح ، أم ترى ، جسم بدا ، كل يوم، وقفة لي، في الدجي لم أر، غيرك، طيفاً مشفقاً هـذا مشعال الهـدى مضطرم أم حنين ، كوميضي ، قد بدا أم، رحيق الشعر، كالنور غدا، أم، سراج الوحى، هذا في الدجي حلقي، في الجو، يا رمز الوفا وارفعي، المشعال، في ستر الدجي ضمنا ليل بوادٍ مظلم، فابعثى النور، لقلبى علني وأمكثي عندي وطيري، وارجعي وأنشري، حولي شعاعاً ساطعاً

حدثيني ، ثم طيري ، في الهواء كملاك النور، في هذا الفضاء باكياً ، دهري . وفي قلبي الشقاء يحمل الأنوار، في وقت المساء أم ترى هذي دموع البؤساء أم ترى هذى صلاة الاتقياء هائها، فوق، نفوس الشعراء أم ترى ، هذي ، دموع الأنبياء واحملي ، في القلب ، ذياك الضياء وانشري ، الأنوار ، في قلب السماء يبعث ، الهول ويستهوي البكاء بعد بؤسى ألقى، للداء دواء وأقبلي، من قلبي أصوات الدعاء ولتكوني في عداد الأوفياء

سامعاً في الارض انغام الظفر

رفرف الخلد وغنى وهدر

لم يقتصر شعره على هذه الخيوط الناعمة اللطيفة التي الف ان يغزلها في معاني العاطفة والمحبة . بل تغنى بالتراث كما يبدو من قصيدته في دير مار متى كما مر ذلك ، وقصيدته في تكريت :

#### تكريت

ايه يا تكريت هل تدري الدهور كيف يثوى الطهر في قلب الزهور او ينام المجد في كهف التقى أو يبيت العرف مسحوراً على همسات الخلد مابين الصخور أو يذوب النور في قلب الدجي

بين احلام الى يـوم النشـور مثل ميت تحت طيات القبور نفحة عذراء في تلك الربى تتلوى بين دفقات البخور وتراتيل الليالي قد بدت فوق اوتار على نار ونور

\*\*\*

هذه كفاك يا تكريت قد عبقت روحي بانفاس العطور وسقت قلبي كؤوساً اترعت من دنان الروح من تلك الخمور وحبتني نعمة علوية من رياض الخلد من تلك الخدور وشفت غلتي من كوثرها في كؤوس مثل أنوار البدور

يرتسم في مخيلته ايضا ما يترقرق في الكون من صور شتى ، فالطبيعة هي الفه وصديقه يناجيها ويصوغ منها صورا خلابة كها يظهر من قصيدته «الارز» وهذه بعض ابيات منها:

قد غفا الخلد على راحاته وجلال الكبر شيخ طاعن هنده آثار حبو خافت كان طفلا يوم بانت ارزة فغدا الان على حصبائه وهو يزهو فوق هاتيك الذرى

وانحنى المجد على باحاته قد جثا يرنو الى دوحاته قد حبا الدهر على ساحاته فوق هذا الترب من ذرواته متعبا كالشيخ في ويلاته كبرياء المجد في همساته

ونظرا لثقته بنفسه ، واعتزازا بما يمتلكه من طاقات فكرية في الادب والشعر فهو لم يتهيب ان ينزل في مباراة شعرية مع شعراء هم قمة في الشعر . فقد تناول ثلاث قصائد من ديوان ايليا ابو ماضي ، متباريا ، مدافعا عن الروحيات ، معلنا هجومه على المادة والعلمانية .

كلمة شك هي قصيدة «الطلاسم» للاستاذ الشاعر ايليا ابو ماضي فيها نزعة الحادية ينتهي كل بيت فيها بعبارة «لست ادري» ، كلها شكوك من شأنها ابعاد الانسان عن عقله وروحه وربه .

وكلمة ايمان للاب بولس بهنام ، عارض فيها قصيدة الطلاسم ، محذرا الانسان من تلك الشكوك ، داعيا اياه الى الايمان .

#### وهذه القصائد الثلاث هي البحر، الدير، المقابر

#### البحر

#### كلمة شك للشاعر ايليا

#### كلمة ايمان ـ للأب بولس

ا ـ جئت لاأعلم من أين ولكني أتيت ولقد أبصرت قدامي طريقاً فمشيت وسأبقى ماشياً ال شئت هذا أم أبيت كيف أبصرت طريقي لست أدري

أجديد ام قديم أنا في هذا الوجود هل أنا حر طليق أم أسير في القيود هل أنا قائد نفسي في حياتي أم مقود أتمنى انني أدري ولكن لست أدري

وطريقي ما طريقي أطويل ام قصير هل أنا أصعد أم أهبط فيه ام اغور أأنا السائر في الدرب ام الدرب يسير أم كلانا واقف والدهر يجري أم كلانا واقف والدهر يجري لست أدري

ليت شعري وأنا في عالم الغيب الأمين أتسراني كنت أدري انني فيه دفين وبأني سوف أبدو وبأني سأكون ام تراني كنت لا أدرك شيئا لست أدري

أتراني قبل ان اطبحت انسانا سويا أتراني كنت محواً ام تراني كنت شيئا ألهذا اللغز حل ام سيبقى أبديا لست أدري ولماذا لست أدري لست أدرى

قد سألت البحر يوما كم مضت ألف عليكا؟ هل صحيح ما رواه بعضهم عني وعنكا؟ ام ترى مازعموا زورا وبهتانا وافكا؟

أنا في الدنيا وأدري كيف للدنيا أتيت قد رأيت الدرب قدامي ضياء فمشيت وسأبقى ماشيا في النور هذا ما رأيت أنا أبصرت بعين العقل والقلب طريقي أنا أدري

ولئن كنت جديداً أم قديما في الوجود فأنا حر طليق منذ حطمت قيودي وأنا في النورأمشي خلف قيثاري وعودي كيف لا أدري سبيلي وأنا في النور أمشي أنا أدري

وسواء دربي وعر ام طويل ام قصير ام أنا أصعد حينا ام أحايين أغور أمشي في الدنيا أو انا ثم للخلد أسير انني امشي ومشلي هذه الادهار تجري أنا أدري

ليت شعري مااحيلي عالم النور الأمين لم أكن قبل مجيئي في دجى الليل دفين واذا ما جسمي يفني روحي في الخلد تكون هذا ايماني واني أدرك الايمان وحدي أنا أدرى

مذ براني الله ربي كنت انسانا سويا سكب النور بقلبي فغدا قلبي ضويا وحياتي ووجودي ليس لغزاً أبديا انني أدري لماذا صرت أدري كل شيء أنا أدرى

موجة في البحر قالت اننا يارب منكا هذه الأفاق تروي خبر التحنان عنكا ليس ايماننا زوراً لا ولاكذبا وافكا

ضحکت امنواجه منی وقالت لست ادري

أيها البحر أتدري كم مضت الف عليكا؟ وهل الشاطىء يدري انه جاث لديكا؟ وهل الانهار تدري انهامنك اليكا؟ مالدي الامواج قالت حين ثارت: لست أدرى

أنت يا بحر أسير آه مااعظم أسرك أنت مثلي ايها الجبار لاتملك أمرك أشبهت حالك حالي وحكا عذري عذرك فسمتى أنجو من الأسر وتنجو؟ لست أدرى

قد أكلناك وقلنا قد أكلنا الثمرا تسرسل السحب فتسقي أرضنا والشجسرا وشربناك وقلنا قد شربسنا المطرا أصواب ما زعمنا أم ضلال؟ لست أدري

قد سألت السحب في الآفاق هل تذكر رملك وسألت الشجر المورق هل يعرف فضلك وسألت الدر في الاعناق هل تذكر اصلك وكأني خلتها قالت جميعا لست أدرى

يرقص الموج وفي قاعك حرب لن تزولا تخلق الله الكوت الاكولا تخلق الحوت الاكولا قد جمعت الموت في صدرك والعيش الجميلا ليت شعري أنت مهد أم ضريح لست أدري

كم فتاة مشل ليلى وفتى كابن الملوح انفقا الساعات في الشاطى، سكو وهو يشرح كلما حدث أصغت واذا قالت تربح أحفيف الموج سر ضيعاه لست أدري

كم ملوك ضربوا حولك في الليل القبابا طلع الصبح ولكن لم نجد إلا الضبابا

قد خلقت الكون طرأ لم تدع للقلب شكا هذه الاجسام ترب هذه الارواح منه هذا ابماني وهذي حكمتي منه وعنه أنا أدري

لست يا بحرنا تدري «كم مضت الف عليكا» لا ولا الأنهار تدري انها تجري اليكا هذه الامواج تجثو سجداً في مقدسيكا وكذا الشاطىء يهفو خاشعا في قبضتيكا وشعاع الشمس يرنو بالضيا في مقلتيكا وظلام الليل جيش حارس في جانبيكا انت والموج وهذا الد...زبد الماشي اليكا دفقة النور وهذا الشاطىء الجاثي لديكا كل شيء كهباء في الفضا عند القدير حامل الكون وعصي كل ذرات الاثير حامل الكون وعصي كل ذرات الاثير هذا ايماني واني أرقب الصبح المنير

لست يا بحر أسيراً آه ما أتف أسرك لست مثلي في عذابي آه ما اعجب أمرك غير اني سوف انجو بعد يأسي من عذابي سوف أسمو بعد بؤسي نحو آمالي العذاب ان للكون الها سوف يعطيني ثوابي هذا ايماني وأدري كيف أعطيه جوابي أنا أدري

لم نعش للخبر يوماً لا ولا للثمر بيل لقول الحق والحق حياة البشر ان اكلنا كل خير من نتاج الشجر او شربنا كل كأس من دموع المطر نعمة هذا وفضل من المه خير ليس للبحر علينا أي فضل أو جميل لا ولا للغيث فينا منة العيش الخضيل من الله الكون يأتي كل انعام جليل يبعث الغيث ويعطي فضله السامي الجزيل يبعث الغيث ويعطي فضله السامي الجزيل عنح الاكوان ريا من مياه السلسبيل نحن منه واليه فيه نحيا وغوت

الهم يا بحر يوما رجعة ام لا مآبا ام همم في الرمل قال الرمل اني لست ادري

فيك مشلي أيها الجبار اصداف ورمل انما انت بلا ظل ولي في الارض ظل انما انت بلا عقل ولي يا بحر عقل انما انت بلا عقل ولي يا بحر عقل في المني وتبقى في المني وتبقى لست أدري

يا كتاب الدهر قبل لي اله قبل وبعد؟ انا كالنزورق فيه وهنو بحسر لا يحد ليس لي قصد فهل للبحر في سيري قصد حبنذا العلم ولكنن . . كيف أدري لست أدري

ان في صدري عابحر لاسرارا عجابا نزل الستر عليها وأنا كنت الحجابا ولنذا ازداد بعدا كلما ازددت اقترابا وأراني كلما اوشكت أدري لست أدري

انني يا بحر بحر شاطئاه شاطئاكا الغد المجهول والامس اللذان اكتنفاكا وكلانا صائر يا بحر في هذا وذاك لا تسلني ماغد ما امسي ان لست أدرى

سوف تبقى رغم بؤسي عيشها في الخلد يحلو ان دعاني الرب امضي حيث ادري أين امضي أنا أدرى

انني يا بحر طيف قد حواني شاطئاكا ان امسي مثل يومي هذا يا بحر كذاكا والغد المأمول يأتي هل رأته مقلتاكا؟ ان قلبي مطمئن قد فدى نفسي ذاكا هذا قلبي يا الهي فامنحن قلبي رضاكا انني ادري لماذا حبك الغالي بقلبي أنا أدري

هو للارواح ذخر وهو للاجساد قوت منه نحن منذ كنا. فهو رب الجهروت هذا ماندري وهذا فضل رب العظموت أنا أدرى

قد سالت السحب يوما هل حباها الكون رملك؟ وسألت الشجر المورق هل رباه فضلك؟ وسألت الدر من ذا صاغه هل ترى اصلك؟ فاجاب الكل هذي قدرة لله فينا أنا أدري

تعلن الامواج في قاعك حربا لن تنزولا فابتلاع الحوت للاسهاك حرب لن تحولا قد جمعت الموت في قلبك والعيش الخضيلا هكذا دنيانا أضحت ام ضعيفا ام اكولا حكة لله هذي وهو في معناها أدري أنا أدري

عند ذاك الشاطي كانت زهرة حمراء تمرح؟ في شذاها ألف سر ألف معنى ليس بشرح قد رآها البلبل الغريد يوما فترنح صورة للدنيا هذي ساعة تبدو فتسبرح أنا أدري

الف جبل قد تبدى فوق شطيك وغابا وملوك وعصور رفعت فيك القبابا قد رآها الدهر يوما ثم خلاها سرابا

كلها يا بحر غضي قد رأيناها ضبابا غير ان الله يعطي مزنة تبدي العجابا تنبت الاجسام منها مثل زهر الحقل آبا قدرة الله تقيم الموق ان أضحت ترابا هذا يا بحر رجانا نحن ندري كيف ثابا أذرى

فيك قلب مثل قلبي فيه اصداف ورمل فيه أمواج جسام فيه انوار وظل سوف نمضي ليس يبقى فوق ذاك الزهر طل سوف يذوي الزهر لكن في شذاه الزاهي نهل ان ذوى الجسم ستبقى هذه الروح وتعلو يقول المطران بولس «يأبي الاستاذ ايليا ابو ماضي إلا ان يقدح في جميع مقدسات الشرق وقيمه الروحية ، فشاءت عبقريته بان يحوم حول الدير كما يحوم العنكبوت حول زهرة جميلة ، فلم يجد فيه غير جهل وجمود وظلام . . . ولا غرو فادمغة الماديين دائها تناصب المبادىء الروحية وتريد ضربها بالصميم ، اما المؤمن فليس كذلك

#### كلمة شك للشاعر ايليا

قيل لي في الدير قوم ادركوا سر الحياة غير اني لم اجد غير عقول آسنات وقلوب بليت فيها المنى فهى رفات ما أنا أعمى فهل غيري أعمى

لست أدرى

قيل ادرى الناس بالاسرار سكان الصوامع قلت ان صح الذي قالوا فان السر شائع عجبا كيف ترى الشمس عيون في البراقع والتي لم تسبرقع لاتراها لست أدري!

ان تك العزلة نسكا وتقى فالذئب راهب وعرين الليث دير حبه فرض وواجب ليت شعري أيميت النسك ام يحيى المواهب كيف يمحو النسك إثما وهو اثم لست أدرى

اننى ابصرت في الديس ورودا في سياج قنعت بعد الندى الطاهر بالماء الأجاج حولها النور الذي يحى وترضى بالدياج أمن الحكمة قتل القلب صبرا لست أدرى

قد دخلت الدير عند الفجر كالفجر الطروب كان في نفسى كرب صار في نفسى كروب وسمت تبغى انطلاقا من دجى الدهر الغضوب

#### كلمة ايمان ـ للأب بولس

في ظلال الديس نور يجتلي سر الحياة وضياء ليس يبدو للعقول الأسنات في حمى الديس قلوب ونفوس طاهرات أنا أدري أي نور للعيون الساهرات أنا أدرى

قد حبانا الله وحيا في دجى تلك الصوامع فاستنار اللب منا بعد ان جزنا الموانع تلك كف الله فينا مزقت كل البراقع فرأينا الحق نورا فوق هاتيك المرابع أنا ادري كم شربنا النور من تلك المنابع أنا ادرى

في سكون الدير كنا نستقى كل المواهب ونصلى ونناجى الله في تلك الغياهب غملاً الدنيا ضياء في دجى تلك المصائب ونصون العلم والعرفان من ايدي النوائب أنا أدرى

في ورود الدير عرف لم يمت خلف السياج والندى المعطار يهمى عند ذياك الرتاج وشعاع الصبح يبدو خالعاً ثوب الدياج حكمة هذي وادري كيف تحيى القلب صبراً أنا أدرى

وتركت الدير عند الليل كالليل الغضوب أي كرب في قلوب حطمت كل الكروب

أمن الدير أم الليل اكتثابي لست أدري

قد دخلت الدير استنطق فيه الناسكينا فاذا القوم من الحيرة مشلي باهتونا غلب الياس عليهم فهم مستسلمونا واذا بالباب مكتوب عليه لست أدري

عجباً للناسك القانت وهو اللوذعي هجر الناس وفيهم كل حسن مبدع وغدا يبحث عنه في المكان البلقع أترى في المقدر ماء أم سراب لست أدري

كم تمادى ايها الناسك في الحق الصريح لـو اراد الله ان لا تعشق الشيء المليح كان اذ سواك سواك بلا عقل وروح فالذي تفعل إثم ، قال ان لست أدري

ايها الهارب إن العار في هذا الفرار لا صلاح في الني تفعل حتى للقفار أنت جان أي جان قاتل في غير ثار أفيرضى الله عن هذا ويعفو أفيرضى الله عن هذا ويعفو لست أدري

يتساوى في حماها الليل بالصبح الطروب انا أدري أي صبح قد جلا عني اكتثابي أنا أدرى

قد دخلت الدير استوحي نفوس الناسكينا فاذا فيها ضياء ساطع لليائسينا فاستقى قلبي رجاء من قلوب الزاهدينا واذا بالباب سطر «هذا حظ الخالدينا» أنا أدري

ما احيلى وحدة الناسك وهو اللوذعي «هجر الناس وفيهم» كل ضبع اطمع يغرس النوس ويسقي «في المكان البلقع» يشرب النور بكاس الوحي من قلب العباب أنا أدري

ليس للناسك إلا شرعة الحق الصريح يعشق الطهر ويصبو نحو باريه المليح قد برى الله حجاه الاولى من عقل وروح وحباه الخير وفرا أنا أدري اي خير أنا أدرى

أيها العاذل مهلا ليس في النسك فرار قد بنى النسك صروح العلم في قلب القفار وأحال البلقع الذاوي رياضا واخضرار هذا ما يرضاه ربي أنا ادري كيف يرضى أنا أدري

#### الحرية الحمراء

«منذ الفجر الأون والانسان يطاردني بقوته وجبروته . وهو لا يدري أن في قوته ضعفاً ، وأن في ضعفي قوة ، فهي كامنة في قلبي الصغير ظاهرة أمام وجه الأبدية بأنشودي الخالدة التي تطرب الأرض وتنعش السهاء . أما ضعفه فهو ظاهر في عدوانه وظلمه ، لأنه يريد استعباد من خلقه الله حراً» .

### الادب العربي

#### . النشر .

كان المطران بولس كاتبا جيدا في نثره ، ولكنه لم يحز على المكانة التي احتلها في شعره . لقد كان في شعره جميلا في كل قصائده لا بل في كل شطر بيت من شعره ، اما في نثره فلم يكن هكذا . اسلوبه خال من التكلف ، مصوغ في عبارة عربية فصيحة فهو لا يسجع ولا يزخرف الكلام بحليات ، ولكنه يعبر تعبيرا قويا بليغا .

لقد ترك مقالات عديدة نشرها كافتتاحيات لمجلة المشرق الصادرة في الموصل من ١ حزيران ١٩٤٦ ولغاية ٣٠ تموز ١٩٤٧ ، وفي مجلة لسان المشرق الصادرة في الموصل ايضا من ايلول ١٩٤٨ ولغاية شباط ٢٥٩ وهانحن نسجّل ثبتا لتلك المقالات :

- حلم جميل يتحقق: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ١
  - ليلة في تكريت: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ١
- مذكرات بلبل فيلسوف: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ١-٧
  - ميلاد الزهرة الاولى: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ٢
- كيف يفكر ابن العبري: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ٢ ٣
- جدول الفضيلة ومستنقع الرذيلة: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ٣
  - الزنبقة الظمأى: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ٤
  - تربیة النفس: المشرق مج ۱ السنة ۱۹٤٦ ع ۸
  - ماذا نستفيد من الألم: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ٩
    - قيمة الحياة: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ١٢
  - هل تعرف كيف تعمل: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ ع ١٤
  - على جبل التجربة: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ ع ١٨ و١٩
    - **اناشید**: المشرق مج ۱ السنة ۱۹۶۷ ع ۲۰ و۲۱

- خمائل الطيب: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٧ ع ٢٢ ـ ٢٤
- ●المشرق في سنتها الثانية: المشرق مج ٢: السنة ١٩٤٧ ع ١و٢
  - مآسى الحياة: المشرق مج ٢ ١٩٤٧ ع ٣ و٤
- مذكرات في الأدب السرياني: المشرق مج ١ السنة ١٩٤٦ع ١١ ١٣
  - الكلمة الأولى: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ ع ١
  - قديس يستيقظ ثم يقوم: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٨ ع ١ و٢
    - ليلة الميلاد: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ ع ٥
    - سوسنة بين شوك: لسان المشرق مج ١ السنة ١٩٤٩ ع ٦ و٧
- سبع ساعات في جبل الفاف: لسان المشرق مج ١ سنة ١٩٤٩ ع ٨ و٩
  - لسأن المشرق في سنتها الثانية: مج ٢ السنة ١٩٤٩ ع ١
    - اناشيد: لسان المشرق السنة ١٩٤٩ مج ٢ ع ١
    - هل انت حي : لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٤٩ ع ٢
    - امام المذود: لسان المشرق مج ۲ السنة ١٩٥٠ ع ٣و٤
- لحظات خاطفة في التاريخ: لسان المشرق مج ٢ السنة ١٩٥٠ ع ١٠ ١٢
  - لسان المشرق في سنتها الثالثة: السنة ١٩٥٠ ع ١ ـ ٣
    - لسان المشرق في سنتها الرابعة: السنة ١٩٥١ع ١
  - رحلة الى سوريا ولبنان: لسان المشرق مج ٤ السنة ١٩٥١ ع ١

هذا عدا المقالات العديدة الاخرى ، واعلم ايضا ان المطران بولس كان يفتتح معظم مقالاته التاريخية والفلسفية وغيرها ، بمقدمات هي قطع ادبية من النثر المتميز . لا بل ان الطابع الادبي يطغي ويتخلل كل ما كتبه في سائر انواع المعرفة .

بقي ان نقول انه في معظم مقالاته النثرية تتألق افكار فلسفية وحكم . وسوف نورد بعض الامثلة على ذلك بعد ان نلخص ما جاء في مقال الاستاذ ابراهيم الخوري بعنوان «بيني وبين المشرق»(۱) حيث نستمد منه ثلاث نقاط مهمة تلقي ضوءا كاشفا على ادب المطران بولس وهي :

أ ـ ذكر لي احدهم ان اعضد صاحب المشرق لكنني رددته بكوني عارفا مبلغ ما يكنز من ثروة ، وقلت له ولاولئك ، بان صاحب المشرق يتحدانا جميعا في قيامه

<sup>(</sup>١) المشرق: مج ١ السنة ١٩٤٦ العدد ٧ ص ٣٠٤ - ٣٠٧ بيني وبين المشرق: للاستاذ ابراهيم الخوري

بمشروعه لنفسه من الفه الى يائه في موضوعاته الخاصة بيسر وسهولة ودون ما عناء كبر .

ب: والحق ان ما ينشر في المشرق قيّم جليل ، مفيد ، حري ببعضه او اكثره ان يدون في ارقى المجلات الغربية ، وقمينة ان تنشر في المجلات العالمية الكبرى في اوربا واميركا ولا سيها في عالم الاستشراق .

جـ: وان يكن لي شيء من الملاحظات على المشرق التي اعتقد ان صاحبها يتقبلها برحابة صدر، فهو لزوم التنويع والاكثار من الادب الواقعي والاقلال من الادب الرمزي.

وهذا صحيح فقد تأثر بالرمزية وعانق ظلالها شعره ونثره وكثيرا ما يهيم في مسارح الخيال والاحلام ولكنه واضح لا ابهام فيه فهو يرمز الى شيء في هذه الحياة ويخلص منها الى فكرة.

واعتقد ان المطران بولس اخذ بعين الاعتبار الملاحظة الثالثة التي ابداها الاستاذ ابراهيم ، فاخذ في مجلة لسان المشرق يرسم له خطا جديدا في الافتتاحيات ، مغايرا لما كان ينشره في المشرق . انتقل فجأة من الادب الرمزي الى واقع الحياة الروحية كما يبدو لمن يتمعن في ذلك .

وما قيل في مقالاته وكتاباته النثرية يطبق تماما وبحذافيره على محاضراته وتابينه.

حاضر في المؤسسات الكنسية السريانية والمسيحية ، في معظم عواصم العالم العربي ، في بغداد ودمشق ، وبيروت وعان ، وكذلك في امهات المدن العربية ، في الموصل وحلب والحسكة وبيت لحم ، والقدس ، كما حاضر في مؤسسات كهذه ايضا في اميركا .

لم تقتصر محاضراته على المؤسسات السريانية والمسيحية فحسب بل انطلق الى المحافل الدولية والاندية والمؤتمرات العلمية ايضا ، فقد القى محاضرته الشهيرة «ابن سينا في الآداب السريانية» في المهرجان الالفي للشيخ الرئيس ابن سينا

المنعقد في بغداد من ٢٠ ـ ٢٨ آذار سنة ١٩٥٢ ، والقى محاضرة اخرى تحت عنوان «الكيمياء عند علماء الشرق» في الموسم الثقافي لجمعية المعلمين في الموصل لسنة ٥٥٥ ـ ٥٥٦ وكلتا المحاضرتين نشرتا والمحنا اليهما لدى الحديث عن كتاب الفلسفة المشائية . ومن سياق حديثه في مقاله «رحلة إلى الغرب» (١) ألقى محاضرات عديدة في كو ـ سويسرا ، ولندن ، وترلي ـ بريطانيا ، وكما سبق أن قلنا أنه لم يسجل هذه المحاضرات ليعدّها للنشر .

اما عن التآبين ، فحدث عن مقدرته ولا حرج ، سيها في ثلاثة مواقف تاريخية ، الاول في تشييع جثهان الدكتور عبد الاحد عبد النور في ٢٨ شباط ١٩٤٨ ، وتجنيزه في كنيسة الطاهرة الداخلية بالموصل فقد القي من منبر تلك الكنيسة كلمة تأبينية ، ضمّنها فلسفته في الحياة ، وحلّق في سهاء الفكر ما طاب له ان يحلّق ، والكلمة هذه تعتبر من اروع ما خرج من يراعه ، نشرتها مجلة الوحدة الصادرة في كركوك ـ لصاحبها جمال عبد النور ضمن عدد ممتاز وهذا بعضها : «ان كبيرا وعظيها قد سقط اليوم من بني يعقوب» اجل ان بطلا من ابطال الحياة ، ورجلا من ابناء الجهاد ، قد سقط اليوم في ساحة المجد والسؤدد ، وان عظيها غادر هذه الحياة وعلى شفتيه ابتسامة الظفر والانتصار .

غادر هذه الحياة بعد ان ادى قسطه الوافر للعلى والمفاخر ، وترك صفحات ناصعة ، مليئة بعظائم الامور ، وجلائل الاعمال ، وارتفع عن هذه الارض ، وبين يديه ثمرة العمل والجهاد .

وهكذا يكون الرجل.

بين رهبة الموت وجلال الحياة ، وقف الرجل الكبير ، ناظرا الى العلاء والرسالة المثلى ، لما تكمل بين يديه ، وقف وقفة الرجل الصنديد ، وفي مقلته دمعة حرى ، وعلى ثغره ابتسامة مشرقة .

<sup>(</sup>٢) المجلة البطريركية ـ دمشق مج ٥ السنة ١٩٦٦ العدد ٤٤ ص ٢٠٢ ـ ٢٠٨

<sup>(</sup>٣) من الشخصيات البارزة في العراق . تبوأ مراكزهامة في الدولة . خدم الكنيسة بايمان وعزم ، وكان يعتبر «عميد الطائفة السريانية في العراق»

دمعة حرى ، لا على طيب الحياة وهنائها ، لا على نورها وهوائها ، بل على ربع خلا برحيله ، ونور خبا بانطفائه وروض مجد تصوح بذبوله . وابتسامة مشرقة لانه جاهد الجهاد الحسن . وقام باعمال عظمى جليلة سطّرها له الخلود ، بانصع صفحاته ، ونسج بردة المجد بعواطف قلبه الكبير ، وعبقرية عقله المنير .

ثم بعد هذا ، اخذ يقارن ما بين الرجل العادي الذي يعمّر طويلا وما بين الرجل العظيم الذي يعيش وقتا يسيرا ، وبعدها يردف قائلا لكم الله يا بني الرجل العظيم الآن زهرتكم الفواحة ، فلا تجدون لها مثيلا بين رياض الحياة .

لكم الله يا بني امي ، تحطمت الآن بين يديكم كاس سقتكم ماء الحياة بين الفيافي القاحلة ، وانطفأ السراج المضيء الذي انار لكم طريق الحياة تحت جنح الليالي الداجية . . .

والموقف الثاني ، في تشييع وتجنيز الاستاذ روفائيل بطي (۱۹۵٦ في كنيسة العذراء للسريان الأرثوذكس في بغداد ـ حيث ألقى كلمة تأبينية كأنها محمولة على أجنحة الشعر ارتفع فيها إلى ذروة البيان والبلاغة قال فيها :

لقد مات روفائيل،

لقد انطفأ ذلك السراج الوهاج ، وفيه زيت كثير ، وتصوّح الاقحوان وهو مليء بالشذى والعبير . بلى . بلى لقد جفّ اليراع . ولا زال يندفع منه ذياك الصرير ، وصمت البلبل الغريد ، وفي قلبه الف قافية والف نشيد . . اجل . . اجل لقد مات روفائيل ، واحسرتاه

ثم ينطلق في خطابه متوغلا اعمق اعماق فلسفة الحياة الى ان يقول: فخشوعا ايها الاحياء امام هيبة الموت.

<sup>(</sup>٤) من ادباء العرب ، ومن الشخصيات العراقية المرموقة ، كان وزيرا للارشاد ورئيس تحرير جريدة البلاد في بغداد ، لقبه «شيخ الصحافة العراقية»



وهدوءا ايتها العواصف الهوج امام هيبة السكون ، الجهاد صفة من صفات الابطال ، ولا يكون الجهاد موفقا إلا اذا ارتكز على ثلاث دعائم كبرى ، الايمان والشجاعة والاخلاص ، وبعد ان يستعرض هذه الامور الثلاثة ، ويشير الى موقف روفائيل منها يختم كلامه ومما جاء في الختام

في ذمة الملأ الاعلى يا روفائيل المخلص ، ورحمات الله عليك ، يا من كنت ايمانا وشجاعة واخلاصا في انسان كامل . رحمات الله عليك ، ولك منا الدموع يامن لم تبك في اعظم ضيقاتك ، ولك منا الحب الخالد ، يامن كنت حبا خالدا ، لوطنك وبلادك .

واما الموقف الثالث فكان في مدينة حمص وفي كنيسة السيدة ام الزنار، وبتاريخ ٢٧ حزيران ١٩٥٧، وعندما اعتلى المنبر وأبّن المثلث الرحمات البطريرك افرام الاول في تجنيزه، اذ تعتبر تلك الكلمة التأبينية من طرف ادبه الحي: قال

انى لي حجاك الأصوغ لك الرثاء بلاغة وبيانا او اصوغ لك قلائد المجد لؤلؤا وعقيانا او اضفر لك الاكاليل وردا وزنبقا وريحانا او اذرف الدمع امام عرشك الابدي لواعج واشجانا قداسة فقيدنا الغالي:

ياسيدي ؛ يا من اقف الآن الى جانبه كها يقف الظمآن امام جدول جف ماؤه .

انها الفاجعة العمياء تحل بالبيعة السريانية الارثوذكسية النا الآن امام فاجعة المجد فاجعة مجدة ، ومجد مفجوع

مجد الخلود الذي ينجاب على محيّاك ايها البطريرك الراحل ، يامن قمت في هذه الحياة كما يقوم النور في عيون البشر .

اجل . . . ان مجدا مفجوعا ينضم الى مواكب الاجيال في هذه اللحظات الرهيبة . مجد انطاكية الخالد بميزاته الروحية السامية ومثله العليا .

يرقد الآن بين يديك ايها البطريرك العظيم ، ذلك المجد الذي خدمته نصف قرن كامل وعملت على رفع شأنه الى الذروة العليا .

اين نحن الآن يا ترى ؟

وكيف يعيد التاريخ نفسه في هذه اللحظات الرهيبة.

هل نحن في احد منافي بيزنطية نشهد يوحنا ابن عبدون يرقد رقدته الاخبرة ؟

ام نحن في مدينة الرها نسمع انينا يتعالى برقاد افرام السرياني العظيم ، او في دير مار برصوم حيث يرقد ميخائيل العظيم بطريرك انطاكية الكبير ، وهو يلفظ انفاسه الاخيرة ؟

اين نحن الآن ايها التاريخ ؟

هل نحن في دير قنسرين نشهد مواكب المجد والجلال تشيع الى مثواها الاخير؟

لا. لا ايها التاريخ

اننا الآن في مدينة حمص

واننا نضم حلقة جديدة الى سلسلة الامجاد السابقة فضم اسما كريما الى صفحتك الناصعة ايها التاريخ فسجّل ، واحن رأسك له اجلالا وخشوعا ووقارا هذا افرام العظيم ينضم الى الامجاد السابقة

فرحب به ايها التاريخ ، واجعله شعلة وضاءة من شعلاتك السامقة

#### حياة القوي

يكتب القوي سيرة حياته ، ويملؤها بآيات التبجيل والثناء ولكن مدادها دموع الاشقياء ودماء الابرياء . وينشىء القوي صرح مجده ، ويرفع ذرى عظمته لكن اساسه جماجم المظلومين وعظام الشهداء . ويملأ القوي خزائنه بالذهب ، ولكن دراهمها قد جمعت من ايدي اليتامى وافواه الفقراء .

القسم الثالث المطران بولس بهنام في رحاب الخالدين

«وما الحياة إلا «لحظات خاطفة» يمرّ بها الانسان مرور السهم في الفضاء فلا يترك فيها إلا أزيزاً خافتاً ، أو أنيناً مؤلماً ، لا يلبث أن يتلاشى في آفاق العدم البعيد .»

المطران بولس

في أوائل كانون الثاني عام ١٩٦٩ ، وفي أحد الأيام وبينها كان يقوم بزيارة بيوت أبناء الطائفة مباركاً ومهنئاً بمناسبة عيد الميلاد المجيد ، بحسب العادة التقليدية المألوفة ، والتي تستغرق أكثر من شهرين نظراً لكثرة أبناء الأبرشية ، وإذا بنوبة قلبية حادة تهجم عليه نتيجة تعب وإجهاد ، وهو مصاب بمرض القلب منذ سنين ، فنقل فوراً إلى مستشفى سانت رفائيل للراهبات في بغداد ، محاطاً برعاية الراهبات وعناية الأطباء . ومكث في المستشفى أكثر من شهر وفيه لبى نداء ربه .

وفي صباح يوم الأربعاء المصادف ١٩ شباط كانت شمس حياته تلملم آخر أشعتها ، وكان نهار عمره أوشك أن يغيب لكي يدخل إلى عالم النور حيث يتحكم فيه القائل «أنا هو نور العالم».

في تلك اللحظات كانت سفينة حياته قد دنت أن تجتاز خضم بحر هذه الحياة بعد أن عانت من قهقهة الأمواج ، لترسو على شواطىء بحر الحياة الأبدية في السهاء . وكانت رياح الموت العاتية على وشك أن تهب لتطفىء ذلك المصباح الوهّاج ، ليشع ثانية في عالم الأنوار . أجل في ذلك الصباح كانت تلك الزهرة الجميلة التي عطّرت أرجاء الكنيسة السريانية من أقصاها إلى أقصاها تذوي وتذبل ، لتغرس من جديد في فردوس عدن . وقاربت صفحة حياته أن تطوى على هذه الأرض لتفتح صفحة خالدة أنظر وأحلى .

في الساعة التاسعة والنصف من صباح يوم الأربعاء ١٩ شباط ١٩٦٩ أقبل شبح الموت يقرع باب غرفته في المستشفى ، فرحب به ترحيباً بالغاً ، وقدّم له كأس حياته المحتوم . فعاد الموت حاملاً أثمن ما يمكن أن يحمله ويظفر به من هذه الانسانية .

غير أن الايمان كان يهمس في أذنه قائلًا: لا تخف لقد انتقلت من الموت إلى الحياة .

لقد وضع رأسه على وسادة الموت لينام نوماً عميقاً هادئاً بعد أن سلبت الأيام طعم الكرى من عينيه ، ينام ولا يستيقظ إلا على صوت البوق الأخير الذي يعلن من الساء .

أجل في تلك اللحظات مدّ الموت يده الأثيمة وأسدل الستار الأخير عن عيني هذا العبقري ، فغادرته الحياة بصمت وهدوء ، تلك الحياة الحافلة بجليل الأعمال وعظيم الخدمات .

أغمض عينيه اللتين أدامتا النظر إلى الطبيعة ، والكتاب ، والإنسان ، لتسرح في أجواء أخرى طالما تغنى بها في كتاباته الفلسفية والفكرية ، وحتماً ستكون أكثر جمالاً وفتنة من هنا «ما لم تر عين ، ولم تسمع بها أذن ، ولم يخطر على قلب بشر».

الموت خسارة في معجم غير المؤمنين ، غير أن هذه الخسارة تحال إلى معنم عند الرسول بولس القائل «لأن لي الحياة هي المسيح والموت ربح» . .

شاءت إرادة الله أن تنقله إلى الخدور العلوية ، وبذلك خسرت الكنيسة السريانية علماً من أعلامها قلّما يجود الزمان بمثله . وصمت ذلك البوق الذي أذاع أمجاد الكنيسة السريانية ، وهو لا يزال في الخامسة والخمسين من عمره . طار خبر نعيه إلى كل مكان ، ونعي إلى قداسة البطريرك هاتفياً وكان لمنعاه في سائر أرجاء الكنيسة السريانية وفي الوطن العربي رنة أسى وحسرة ، وأثار موجة من الألم في نفوس الكثيرين من مقدري أدبه وعلمه ، وبكته المجامع والمحافل العلمية والأدبية مكبرة فيه ما قدم للعلم من خدمات . وذكره الجميع بالرحمة . وعزى بعضهم بعضاً على فقد رجل السريان وحبر الكنيسة العظيم ، كما شمل الحزن الطبقات المفكرة والمستويات المثقفة .

إن معظم نوابغ كنيستنا هم من صنف الاكليروس المتبتل ، بموته لا يترك وراءه زوجة تدمع عينيها عليه ، أو ولدا يبكيه غير أن عيون السريان بكته كأسرة واحدة .

أخذ من المستشفى إلى «منسكه» في البتاويين إلى دار المطرانية ووضع جثانه الطاهر في الكنيسة مستويا على كرسيه المطراني وهو موشح بحلته الحبرية القدسية ، وفي قبضة عينه الصليب المقدس ، وبقي هكذا لمدة يومين ، وكان الناس يتوافدون أفواجاً أفواجاً ، وفي قلوبهم الحسرات والغصات ، وفي عيونهم الدموع والعبرات متأسفين على ما فقدوا \_ أقبلوا ليقبلوا عينه القابضة على الصليب ، مودعين إياه الوداع الأخير .

كان المرحوم البطريرك يعقوب قد وصل إلى بغداد في اليوم التالي لوفاته لترؤس مراسيم جنازته ، فتوجه من المطار فوراً إلى حيث الجثهان الطاهر ، فذرف دمعته على صديقه القديم ، وقبّل الصليب الذي في قبضة يمينه ، وكان برفقة البطريرك نيافة مار اثناسيوس أفرام برصوم مطران بيروت ، والسكرتير البطريركي الأب صليبا شمعون (مطران الموصل حالياً) . وتقاطر إلى بغداد وفود من الحسكة وسائر مدن أبرشية الجزيرة ، وعلى رأسهم نيافة مار أوسطاتاوس قرياقس مطران الأبرشية وبرفقته بعض الآباء الكهنة . قدموا جميعاً للاشتراك بتشييع جنازته على ما يجب من التوقير والإجلال .

في الساعة العاشرة من يوم الجمعة صباحاً ، الموافق ٢١ ـ ٢ ـ ١٩٦٩ كان المطران بولس يودّع «صومعته المتواضعة» وكنيسة العذراء، يودع منسكه مظلماً مقفراً ليأخذ له منزلاً آخر في السماء غير مصنوع بأيد بشرية . متوجهاً إلى كنيسة الرسولين بطرس وبولس . أجل خرجت الجنازة من هناك (في موكب لم تشهد له بغداد نظيراً قدمت فيه عشرات الأكاليل والزهور، تتقدمه دراجات بخارية رسمية، فسيارة قوى الأمن ، فسيارة أصحاب النيافة والسيادة المطارنة الأجلاء ، وسار وراء السيارة التي أقلت الجثمان رتل كبير من السيارات حتى إذا وصل الموكب إلى الشارع المؤدي إلى كنيسة مار بطرس ومار بولس وعلى بعد كيلو متر واحد منها ترجّل المشيعون وحمل الجثمان على الأكتفاف، يتقدمه الأحبار والاكليروس السرياني وإلى جانبهم أحبار وأكليروس سائر الطوائف الشقيقة في بغداد ، وأخذت جوقات المرتلين ترفع الصلوات ، وقد تجند عشرات من الشبان إلى جانب رجال الأمن للحفاظ على النظام ، وإشاعة الهدوء والسكينة) (١) وكانت الموجات البشرية المشيعة في تدافع واسع رغم كل شيء ، تلقى نظرة الوداع الأخيرة على الرجل العظيم وهي تتهامس وتردد متحسرة «ياللخسارة» يا«لفداحة المصاب» كانوا يمشون جميعاً الهويني بوقار عظيم ، بادية عليهم آثار الحزن والخشوع وهم يتمتمون «لقد بكر بالرحيل ، وجدول أعماله لم ينته بعد» ، كان المشهد فوق ما يمكن من الوصف شأن ذوي الفضل وأهل العلم والورع ممّن سبقوه إلى دار النعيم.

<sup>(</sup>١) المجلة البطريركية \_دمشق \_ المجلد ٧ السنة ١٩٦٩ العدد ٢٥ ص ٢٧٥.



أحد مشاهد العثمان الطاهر



الجثمان الطاهر مستو على الكرسي المطراني

- IVO -

(في عام الساعة الثانية بعد الظهر احتفل بالقداس الإلهي قداسة المريرك، وارتجل كلمة تأبينية مؤثرة ، عقبه نيافة مار سويريوس زكا عيواص مطران الموصل (قداسة البطريرك الجالس سعيداً) بكلمة طيبة تحدث فيها عن عفات الراحل وشكر باسم الأبرشية اكليروساً وشعباً قداسة البطريرك ، ورؤساء الطوائف الشقيقة ، لمشاركتهم الملة حزنها العميق . وحضورهم التشييع وفي طليعتهم غبطة مار بولس الثاني شيخو بطريرك الكلدان ، وسيادة السفير البابوي بغداد .

أدّيت مراسيم التجنيز بحسب طقس الكنيسة السريانية ، والمتضمن ست عرمات للأساقفة ، وهذا الطقس بحد ذاته لون أدبي جميل في التراث السرياني ، فأحيانا نسمع (المطران المتنيح) يخاطب ربه بمثل هذه الأقوال:

رباه ، حنانيك ، قدمت إليك بيدين فارغتين ، لا عمل صالح لي البتة ، فاشفق على واغفر خطاياي .

سيدي: في نور الموت سيتراءى لي عالمك الثاني بما يحويه من نفائس

يايسوع: عالمك عالم حقيقي وخالد، وفي بيت أبيك منازل عديدة فاهلني المنازل» أحل في أحد تلك المنازل»

وأحياناً يخاطب الجموع والكنيسة قائلًا:

أحبائي: دعوني أتعلق بالخيرات الحقة الدائمة فإن خيرات هذه الدنيا زائلة . . . عنوا لي رحلة سعيدة لقد تخليت عن كل شيء في هذه الحياة ، وودّعوني بكلهات الرب الحلوة .

إن صوت الرب يدعوني ، فإني أتهيأ للرحيل : وداعاً وداعاً أيتها الكنيسة ، والكهنة والشامسة ، والشعب .

وإني أترككم أيها الجموع في هذه الحياة بعد لقاء عابر ، ليتاح لي لقاء أبدي مع القديسين والملائكة .

وبعد أداء مراسيم الجنازة حمل الكهنة الجثمان إلى مقره الأخير فأودع هناك في الحيمة المغربية من كنيسة الرسولين بين العبرات السخية والحسرات المؤلمة. وفي

اليوم التالي الذي هو السبت احتفل بالقداس الإلهي نيافة مار اثناسيوس أفرام لراحة نفس الفقيد ويوم الأحد قدم قداسة البطريرك الذبيحة الإلهية ، مسلاة اليوم الثالث) (١) .

وعاد بعد ذلك الكل إلى بلدهم ودورهم آسفين محزونين وأقيمت كنائس الأبرشيات السريانية قداديس وصلوات لراحة نفسه ، وبمناسبة الأربسي أقامت أيضا حفلات تأبين ، تسابق فيها الخطباء إلى تأبينه وذكر خاسته فضائله ، وإظهار أثر الفجيعة فيه ، والمصاب به ، كاشفين عن مكانته ، منزلته . توضح عظم الخسارة بفقده .

لقد أبن المطران بولس بعض الشخصيات الدينية ، والفكرية ، والاجتاعية كما أسلفنا ، وقد خلّدهم بسحر بيانه وبلاغته ، أما هو فلم يظهر من هو أشا لرثائه وتأبينه . ويستحضرني ما افتتح به أحمد شوقي قصيدته في رثاء حافظ ابراهيه حث قال :

### قد كنت أؤثر أن تقول رثائي يا منصف المونى من الأحياء

مهما يكن من الأمر: فقد توفي المطران بولس، وبموته انطوت صفحة مشرقة من صفحات العلم ولم يبق لنا منه إلا الذكرى المؤلمة، والأسف المتواصل

وعزاؤنا أن مثله وأمثاله لا يموتون فهم أحياء بمنتوجهم وأثرهم ولا يمكن أله يغمره النسيان بل تذكره الأجيال بعد الأجيال ، وينعم السريان والمفكر: خلفه من تراث .

أجل: إن ذكرى المفكرين لا تموت ، بل تظل حية ،باقية ، ذكرى المتا بولس جزء من الخلود ، لأنه كتب وعمل ليبقى خالدا . ليس بالخبر وحده الإنسان بل بالكلمة . . . فالمطران بولس آمن بالكلمة ، واتخذ من المحرسالة ، وقال وبشر بالكلمة ليخلد .

### كم رجل يعد بألف رجل وكم ألفا تمر بدلا

<sup>(</sup>٢) المجلة البطريركية \_دمشق\_ المجلد ٧ السنة ١٩٦٩ العدد ١٥ ص ٢٧٥

### سياحة العلامة الشيخ محمد حسن الطالقاني يؤرخ وفاة المطران بولس

والعلم ينعى شيخه الكاملا كان لطلاب العلا كافلا (بولص بهنام) خبا نوره وفيل سيف هزّم الباطلا من خصبه في أفقنا سائلا ودّع دنياه وفي ثغره بشر يناغي حبّه العادلا وغاب عنا كوكب نير رفقاً بنا يانجمه الأفلا عرا الأسى بغداد أرخت بل قد فقدت مطرانها الفاضلا

أثكلت الفصحى وناح الهدى وأحيزن السريان فقد امرع وجف نبع مايرال الشذى 984 4.1 340 2.4

1979

محمد حسن الطالقاني

النجف الأشرف

## فهراس

| ص        |                                                           |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| ٧        | ـ الاهــداء الاهــداء                                     |
| ٩        | ـ مقدمة دار الرها الرها                                   |
| 1 4      | _ المقدمــة                                               |
|          | القسم الأول:                                              |
| 19       | ـ حياة المطران بولس بهنام                                 |
| ۲.       | _ قره قوش ( باخدیدا ) مسقط رأسه                           |
| 7 &      | ـ نشأته وحياتـ الأولى                                     |
| <b>7</b> | _ دیر مار متی ، الطالب سرکیس                              |
| 47       | _ زحلة _ لبنان _ الأب بولس بهنام                          |
| 49       | _ في أبرشية الموصل _ مدير مدرسة مار افرام الاكليريكية     |
| 0 -      | _ في أبرشية الموصل _ غريغوريوس بولس بهنام مطران الموصل    |
| 07       | _ السنوات العشرالأخيرة_المطران المنتدب في القدس ١٩٦٠_١٩٦٠ |
|          | □ القسم الثاني:                                           |
| 40       | _ المطران بولس بهنام على ساحة الفكر                       |
| ٨٨       | _ الفكر رسالة                                             |
| 9 7      | _ آفاقـ العلمية والثقافية                                 |
| 1        | _ مجلتا المشرق ولسان المشرق                               |
| 1.0      | _ الأبحاث الدينية                                         |
| 117      | _ الدراسات السريانية الدراسات السريانية                   |

| Con |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| 118 | <br>ـ اللفة السريانيـة                      |
|     | ـ تاريخ الأدب السرياني                      |
| 111 | <br>ـ بعوث لغويـة                           |
| 17- | <br>_ الفكر السرياني _ أدب ، فلسفة          |
| 110 | <br>_ نقد الأدب السرياني (دراسة وتعليل)     |
| 177 | <br>_ الفلسفة السريانية ( دراسة وتعليل ) .  |
| 188 | <br>ـ أبحاث في العلوم الطبيعية              |
| 189 | <br>_ ملحق عام بالدراسات السريانية          |
| 184 | <br>_ الكلمة الأخيرة حول الدراسات السريانية |
| 181 | <br>ـ البحوث التاريخية                      |
| 101 | <br>- الأدب العربي ( الشعر )                |
| 174 | <br>ـ الأدب العربي ( النثر )                |
|     | القسم الثالث:                               |
|     |                                             |
| 111 | <br>_ المطران بولس بهنام في رحاب الخالدين.  |

\* \* \*

مطابع الفرف الأديب دمشق

- la jaco le olia SYRIAC PATRIMONY المطران اسخق ساكا 2 ا: الملات المات ا